La Etica: el sentimiento moral.

Extraido de: https://www.webdianoia.com/moderna/hume/hume mor.htm

Fecha de consulta: 28 de agosto del 2025.

La Etica de Hume

Si podemos depender de algun principio que aprendamos de la filosofia es éste, que pienso
puede ser considerado cierto e indudable: no hay nada en si mismo valioso o despreciable,
deseable u odioso, bello o deforme, sino que estos atributos nacen de la particular constitucion
y estructura del sentimiento y afecto humanos. (El escéptico)

Ademaés de lo dicho en el "Tratado", Hume dedicara las "Investigaciones sobre los principios
de la moral" a fundamentar su filosofia moral. En consonancia con la oposicién al racionalismo,
mostrada en la explicacion del conocimiento y en la critica de la metafisica, se opondréa a los
sistemas éticos que pretenden fundar en la razén la distincion entre el bien y el mal y, en
consecuencia, la vida moral del ser humano.

Que la moralidad existe es considerado por Hume como una cuestion de hecho: todo el mundo
hace distinciones morales; cada uno de nosotros se ve afectado por consideraciones sobre lo
bueno y lo malo y, del mismo modo, podemos observar en las demas distinciones, o conductas
que derivan de tales distinciones, semejantes. Las discrepancias empiezan cuando nos
preguntamos por el fundamento de tales distinciones morales: ¢Se fundan en la razén, como
han afirmado los fil6sofos desde la antigiiedad clasica, de modo que lo bueno y lo malo son lo
mismo para todos los seres humanos? ;O se fundan en el sentimiento, en la forma en que
reaccionamos ante los "objetos morales" segin nuestra constitucién humana?

Hume nos ofrece argumentos detallados con los que rechazar la posibilidad de que la razén sea
la fuente de la moralidad, que derivan, en Ultima instancia, de su analisis del conocimiento. Nos
habia dicho, en efecto, que s6lo existian dos operaciones del entendimiento, dos modos
mediante los cuales puede la razén conocer algo: el conocimiento de hechos y el conocimiento
de relaciones de ideas. Si decimos que la razon es la fuente de las distinciones morales, tales
distinciones deberian obtenerse mediante uno de los dos tipos de conocimiento sefialados. Pero
no ocurre asi: ninguno de ellos nos permite obtener la menor nocién de lo bueno y lo malo.

A) Las distinciones morales no proceden del conocimiento de hechos.

Lo que denominamos "bueno™ y "malo™ no puede ser considerado como algo que constituya
una cualidad o propiedad de un objeto moral. Si analizamos una accién moral, sea buena o
mala, y describimos los hechos, apareceran las propiedades de los objetos que interviene en la
accion, pero no aparecera por ninguna parte lo "bueno™ o lo "malo™ como cualidad de ninguno
de los objetos que intervienen en la accidn, sino como un "sentimiento” de aprobacién o
desaprobacion de los hechos descritos.


https://www.webdianoia.com/moderna/hume/hume_mor.htm

La razon puede juzgar acerca de una cuestion de hecho o acerca de relaciones. Preguntaos,
pues, en primer lugar, donde esta la cuestion de hecho que aqui Ilamamos crimen; determinad
el momento de su existencia; describid su esencia o naturaleza; exponed el sentido o la facultad
a los que se manifiesta. Reside en el alma de la persona ingrata; tal persona debe, por tanto,
sentirla y ser consciente de ella. Pero nada hay ahi, excepto la pasion de mala voluntad o de
absoluta indiferencia. (Investigacion sobre los principios de la moral, apéndice 1)

Por lo demas, la moralidad no se ocupa del ambito del ser, sino del deber ser: no pretende
describir lo que es, sino prescribir lo que debe ser. Pero de la simple observacién y andlisis de
los hechos no se podra deducir nunca un juicio moral, lo que "debe ser”. Hay un paso ilegitimo
del ser (los hechos) al deber ser (la moralidad). Tal paso ilegitimo conduce a la Ilamada "falacia
naturalista”, sobre la que descansan en ultima instancia tales argumentos.

B) Las distinciones morales no proceden del conocimiento de relacion de ideas.

Si la moralidad no es una cuestion de hecho, ya que los juicios morales no se refieren a lo que
es, sino a lo que debe ser, queda sélo la posibilidad de que se trate y de un conocimiento de
relacién de ideas, en cuyo caso deberia ser una relacion del siguiente tipo: de semejanza, de
contrariedad, de grados de cualidad, o de proporciones en cantidad y numero. Pero estas
relaciones se encuentran tanto en las cosas materiales (incluyendo a los animales), en nosotros
mismos, en nuestras acciones pasiones y voliciones. En este caso deberiamos considerar lo
"bueno” y lo "malo” del mismo modo, tanto en la accion humana como en la accion de la
naturaleza y de los seres irracionales, lo que, por supuesto, no hacemos. Un terremoto con
numerosas victimas mortales, un rayo que mata a una persona, un animal que incurre en
conducta incestuosa... nada de eso nos hace juzgar esas relaciones como "buenas™ o "malas",
porgue no hay, en tales relaciones, fundamento alguno para lo bueno y lo malo. Si la maldad
fuese una relacién tendriamos que percibirla en todas esas relaciones: pero no la percibimos,
porque no esta ahi, nos dice Hume.

C) La moralidad se funda en el sentimiento

La razén no puede, pues, encontrar fundamento alguno para la distincion de lo "bueno™ y lo
"malo"”, para las distinciones morales en general, ni a través del conocimiento de hechos ni a
través del conocimiento de relacion de ideas, por lo que parece quedar claro, dice Hume, que
la moralidad no se funda en la razén. Sélo queda, pues, que se base en, (y / o derive del),
sentimiento.

... Incluso cuando la mente opera por si sola y, experimentando el sentimiento de condena o
aprobacion, declara un objeto deforme y odioso, otro bello y deseable, incluso en ese caso,
sostengo que esas cualidades no estan realmente en los objetos, sino que pertenecen totalmente
al sentimiento de la mente que condena o alaba. (El escéptico)

Consideramos, pues, que algo es bueno o malo, justo o injusto, virtuoso o vicioso, no porque la
razén capte o aprehenda ninguna cualidad en el objeto moral, sino por el sentimiento de agrado
0 desagrado, de aprobacion o rechazo que se genera en nosotros al observar dicho objeto moral,
segun las caracteristicas propias de la naturaleza humana. Las valoraciones morales no

2



dependen, pues, de un juicio de larazdn, sino del sentimiento. ¢ Qué garantia tenemos, entonces,
de coincidir con los demas en tales valoraciones morales, eliminada la posibilidad de que la
valoracion moral dependa de categorias racionales, objetivas, universales? ;No nos conduce a
esta teoria a un relativismo moral?

Hume da por supuesto que la naturaleza humana es comun y constante y que, del mismo modo
que el establecimiento de distinciones morales es general, las pautas por las que se regulan los
sentimientos estaran sometidas también a una cierta regularidad o concordancia. Uno de esos
elementos concordantes es la utilidad, en la que Hume encontrara una de las causas de la
aprobacion moral. La utilidad, en efecto, la encontrard Hume en la base de virtudes como la
benevolencia y la justicia, cuyo analisis realizara en las secciones segunda y tercera de la
"Investigacion sobre los principios de la moral”.

La utilidad ha de ser, por tanto, la fuente de una parte considerable del mérito adscrito al
humanitarismo, la benevolencia, la amistad, el espiritu civico y otras virtudes sociales de esta
clase; y es también la sola fuente de la aprobacién moral que concedemos a la felicidad, la
justicia, la veracidad, la integridad y todos los demas principios y cualidades estimables y Utiles.
Parece un hecho que la circunstancia de la utilidad es una fuente de alabanza y de aprobacion;
que es algo a lo que constantemente se apela en todas las decisiones relacionadas con el mérito
y el de mérito de las acciones, que es la sola fuente de ese gran respeto que prestamos a la
justicia, a la fidelidad, al honor, a la lealtad y a la castidad; que es inseparable de todas las
demas virtudes sociales, tales como el humanitarismo, la generosidad, la caridad, la afabilidad,
la indulgencia, la lastima y la moderacion; y en una palabra, que es el fundamento principal de
la moral que se refiere el género humano y a nuestros préjimos.



