
FASCÍCULO   1. INTRODUCCIÓN AL ESTUDIO DE LA  

FILOSOFÍA 

 

 

FASCÍCULO   2. PRINCIPALES PROBLEMAS DE LA  

FILOSOFÍA ANTIGUA 

 

 

FASCÍCULO   3. PRINCIPALES PROBLEMAS DE LA  

FILOSOFÍA EN EUROPA DURANTE LA  

ÉPOCA MEDIEVAL Y EL PENSAMIENTO 

NÁHUATL 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

COLEGIO DE BACHILLERES 
 

SECRETARÍA ACADÉMICA 
 

COORDINACIÓN DE ADMINISTRACIÓN 
ESCOLAR Y DEL SISTEMA ABIERTO 

 
COMPENDIO FASCICULAR 

 
 

FILOSOFÍA I 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

 
DIRECTORIO    
 
Roberto Castañón Romo 
Director General 
 
Luis Miguel Samperio Sánchez 
Secretario Académico 
 
Héctor Robledo Galván 
Coordinador de Administración 
Escolar y del Sistema Abierto 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Derechos reservados conforme a la ley 
 2004, COLEGIO DE BACHILLERES 
Prolongación Rancho Vista Hermosa Núm. 105 
Col. Ex Hacienda Coapa 
Delegación Coyoacán, C.P. 04920, México, D.F. 
 
ISBN  970 632 243-4 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
     

 P R E S E N T A C I Ó N  G E N E R A L  
 

     

El Colegio de Bachilleres en respuesta a la inquietud de los estudiantes de contar con 
materiales impresos que faciliten y promuevan el aprendizaje de los diversos campos del 
saber, ofrece a través del Sistema de Enseñanza Abierta y a Distancia este compendio 
fascicular; resultado de la participación activa, responsable y comprometida del personal 
académico, que a partir del análisis conceptual, didáctico y editorial aportaron sus 
valiosas  sugerencias para su enriquecimiento y aunarse a la propuesta educativa de la 
Institución. 
 
Este compendio fascicular es producto  de un primer esfuerzo académico del Colegio por 
ofrecer a todos sus estudiantes un material de calidad que apoye su proceso de 
enseñanza-aprendizaje, conformado por fascículos. 
 
Por lo tanto, se invita a la comunidad educativa del Sistema de Enseñanza Abierta y a 
Distancia a compartir  este esfuerzo y utilizar el presente material para mejorar su 
desempeño académico. 
 
       DIRECCIÒN GENERAL 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

     

PRESENTACIÓN DEL COMPENDIO FASCICULAR  
 

     

Estudiante del Colegio de Bachilleres te presentamos este compendio fascicular que te 
servirá de base en el estudio de la asignatura “Filosofía I” y que funcionará como guía en 
tu proceso de Enseñanza- Aprendizaje. 
 
Este compendio fascicular tiene la característica particular de presentarte información de 
manera accesible propiciando nuevos conocimientos, habilidades y actitudes que te 
permitirán el acceso a la actividad académica, laboral y social. 
 
Cuenta con una presentación editorial integrada por fascículos, capítulos, temas y 
subtemas que te permitirán avanzar ágilmente en el estudio y te llevará de manera 
gradual a consolidar tu aprendizaje en está asignatura, esto con la finalidad de que 
conozcas las características generales de la Filosofía, los principales problemas que 
atiende y que los ubiques en el contexto histórico-cultural que se dio en el periodo 
antiguo y en la época medieval en Europa, así como lo relativo al pensamiento 
prefilosófico y filosófico del periodo en México. Sobre esta base, tendrás los elementos 
que te ayuden a relacionar esta disciplina con otras áreas de la cultura, el conocimiento,  
la ciencia y la sociedad en general, podrás con mayor facilidad intentar explicarse los 
problemas filosóficos y los fenómenos socio-culturales que suceden en la actualidad, a 
partir de la explicación que dieron los filósofos de las épocas mencionadas a diversos 
problemas de su tiempo. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

 

 



1 

 
 

 
 

COLEGIO DE BACHILLERES 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FILOSOFÍA I 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FASCÍCULO 1. INTRODUCCIÓN AL ESTUDIO DE LA 

FILOSOFÍA  
 
 
 
 
 
 Autores: Ernestina Guerrero Barrios 

Juan Luis García Lozano 

Victórico Muñoz Rosales 

Isaías Palacios Contreras 

 

 
 



2 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



3 

 
 

     

 Í N D I C E  
 

     

INTRODUCCIÓN 
 

5 

CAPÍTULO 1. CARACTERIZACIÓN DE LA FILOSOFÍA 
Y SU CONTEXTO HISTÓRICO-
CULTURAL 

 

 
 

7 

PROPÓSITO 
 

 

9 

1.1 NOCIONES DE FILOSOFÍA Y SU 
CARÁCTER HISTÓRICO-CULTURAL 

 

 
13 

1.1.1 NOCIÓN DE FILOSOFÍA 
 
1.1.2 CARÁCTER HISTÓRICO-CULTURAL DE LA 

FILOSOFÍA 
 
1.1.3 LOS OBJETOS Y MÉTODOS DE LA 

FILOSOFÍA 
 
1.1.4 DISCIPLINAS FILOSÓFICAS 
 
1.1.5 PROBLEMAS FILOSÓFICOS: 

GNOSEOLÓGICOS, ÉTICOS Y 
ONTOLÓGICOS 

 

13 
 
 

19 
 
 

29 
 

35 
 
 
 

41 

RECAPITULACIÓN 
ACTIVIDADES INTEGRALES 
AUTOEVALUACIÓN 

 
 

 

47 
 

50 
 

54 
 



4 

 
 

 
CAPÍTULO 2. LA FILOSOFÍA Y SU RELACIÓN CON 

OTRAS ÁREAS DE LA CULTURA 
 

 
 

57 

PROPÓSITO 
 

 

59 

2.1 CARACTERIZACIÓN DE LA CULTURA 
 
2.2 FILOSOFÍA E IDEOLOGÍA 

 

 

61 
 

71 
 

2.2.1 DIFERENCIAS ENTRE FILOSOFÍA E 
IDEOLOGÍA 

 
2.2.2 RELACIÓN ENTRE FILOSOFÍA E IDEOLOGÍA 

 
 

 
73 

 
78 

2.3 FILOSOFÍA Y POLÍTICA 
 

 

81 

2.3.1 RELACIONES ENTRE LA FILOSOFÍA Y LA 
POLÍTICA Y SU CARÁCTER HISTÓRICO-
CULTURAL 

 
 

 
 

85 

RECAPITULACIÓN  
ACTIVIDADES INTEGRALES 
AUTOEVALUACIÓN 

 

 

89 
2 

91 
 

93 

RECAPITULACIÓN GENERAL 
 
ACTIVIDADES DE CONSOLIDACIÓN 
 
AUTOEVALUACIÓN 
 

ACTIVIDADES DE GENERALIZACIÓN 
 
GLOSARIO 
 
BIBLIOGRAFÍA CONSULTADA 

94 
 

 
95 

 

 
104 

 

 
107 

 

 
108 

 

 
112 

 
 
 
 
 



5 

 
 

     

 I N T R O D U C C I Ó N  
 

     

La filosofía tiene ya 26 siglos de existencia si tomamos en cuenta que surgió en la 
Antigua Grecia en el siglo VI antes de nuestra era. Su influencia cultural y social a través 
de este tiempo ha sido de gran importancia para el desarrollo del conocimiento en 
nuestras sociedades. 
 
En poco más de 2590 años, sus formas han manifestado multiplicidad de métodos, y es 
enorme la lista de filósofos que  se dedicaron a un sinfín de problemas acerca del 
mundo, de la vida, del hombre, de su conducta y del conocimiento entre otros temas. En 
todo ese tiempo qué no habrán preguntado o contestado los filósofos. 
 
Conocer cómo surgieron las diversas filosofías y cual fue el contexto histórico–cultural en 
que se produjo cada una de ellas, son algunos de los temas que se tratarán en el primer 
capítulo. Conocerás, también, cuáles son las características de la Filosofía, qué es y qué 
hace un Filósofo, cuáles son sus objetos de estudio y qué métodos ha desarrollado para 
sus investigaciones. Asimismo, se abordarán diversas disciplinas que conforman a la 
Filosofía y algunos de los grandes problemas a los que ha dedicado su atención. 
 
Saber los asuntos básicos de la Filosofía te permitirá comprender lo esencial de ella para 
que te introduzcas en su larga tradición, pues aprender a filosofar junto con ésta es la 
base de todo conocimiento filosófico. 
 
La mayoría de las personas supone que por hablar de Filosofía ya tiene algún 
conocimiento filosófico; por ello, es normal que en muchas ocasiones, en distintos 
tiempos y en diversos lugares hayas leído o escuchado que alguien dice: “Tómalo con 
filosofía…”, “La filosofía de la empresa…”, “El gran filósofo Platón… o Aristóteles… o 
Nezahualcóyotl”, etcétera. 
 
Quizá tienes la idea de que los filósofos son una clase de gente extravagante, “loca”, que 
siempre está en las nubes creando sus propios “rollos”. Pero es posible que, no contento 
con tus propias ideas acerca de la Filosofía, te hayas preguntado alguna vez, ¿Qué es la 
Filosofía? Y ¿qué hacen los filósofos? Sócrates de Atenas (469-399 a. C) decía que una 
vida sin reflexión no merecía ser vivida, y postulaba el conocimiento de uno mismo: 
“conócete a ti mismo”, como base de su filosofía. Por otro lado, Jean Jacques Rousseau, 
filósofo del siglo XVIII, decía: “de alguna forma todos los hombres son filósofos”. 
 



6 

 
 

Según ellos, todos los hombres son filósofos y una vida que no se reflexiona no merece 
ser vivida. ¿Será posible que tú, creyendo que la Filosofía es importante, pero sin saber 
por qué, puedas ser filósofo y reflexionar filosóficamente aún en contra de tus deseos? 
 
Si eres de los que ya se habían preguntado qué es la Filosofía y qué hacen los filósofos, 
tal vez con esta lectura inquisitiva tengas más elementos para desarrollar tus ideas al 
respecto. Cualquiera que sea tu actitud ante la Filosofía, estas y otras preguntas las 
podrás responder al adentrarte en el estudio del presente capítulo. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



7 

 
 

     

 C A P Í T U L O  1  
 

     

CARACTERIZACIÓN DE LA FILOSOFÍA Y SU CONTEXTO 
HISTÓRICO–CULTURAL 

 
 
 

1.1 NOCIONES DE FILOSOFÍA Y SU CARÁCTER HISTÓRICO-
CULTURAL 

 
1.1.1  Noción de Filosofía 

 
1.1.2  Carácter Histórico-Cultural de la Filosofía 

 
1.1.3  Los Objetos y Métodos de la Filosofía 

 
1.1.4  Disciplinas Filosóficas 

 
1.1.5  Problemas Filosóficos: Gnoseológicos, Éticos y Ontológicos 

 
 



8 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



9 

 
 

     

 P R O P Ó S I T O  
 

     

 
 
¿QUÉ APRENDERÁS? 
 
 
 Una visión general del quehacer filosófico y su relación con la cultura, conceptos y 

categorías filosóficas que te posibiliten una actitud reflexiva y crítica.  
 
 Los problemas filosóficos, desde los correspondientes a la antigüedad hasta los 

relativos a la filosofía que surge en el siglo XX. 
 
 Las características generales de la Filosofía, a partir de su surgimiento en un contexto 

histórico-cultural determinado, sus objetos y métodos, y las disciplinas que la integran, 
así como algunos problemas ontológicos, gnoseológicos y éticos. 

 
 
 
 
 
                                 ¿CÓMO LO APRENDERÁS? 
 
 
 
 Comprendiendo que la Filosofía es producto de contextos histórico-culturales diversos, 

que están en relación recíproca con el filosofar de cada época. 
 
 Distinguiendo los objetos, métodos y disciplinas de la Filosofía. 
 



10 

 
 

 
 
 
                                                                   ¿PARA QUÉ LO APRENDERÁS? 
 
 
 Para que estés en posibilidad de construir una concepción general de la Filosofía que 

te inicie en la comprensión de la relación que guarda con otras áreas de la cultura, y en 
la construcción del quehacer filosófico a través de la Historia. 

 
 Para que conozcas los problemas gnoseológicos, éticos y ontológicos, relacionándolos 

con sus respectivas disciplinas filosóficas para que los identifiques como posibles 
perspectivas de análisis de otros problemas. 

 



11 

 
 

 
 

Hace mucho tiempo la tierra estaba poblada por dos mil 
millones de habitantes, es decir, quinientos millones de 

“hombres” y mil quinientos millones de indígenas. Los primeros 
disponían del verbo, los otros lo tomaban prestado.* 

 
Jean Paul Sartre 

 
 

Hoy todos los habitantes de la tierra tienen el mismo verbo, 
pero no la misma palabra con la que designan las cosas, 

pues ella cambia pero el verbo crea. 
 

Isaías Palacios Contreras 
 
 



12 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



13 

 
 

CAPÍTULO 1 
CARACTERIZACIÓN DE LA FILOSOFÍA Y SU CONTEXTO 

HISTÓRICO–CULTURAL 
 
 
 
1.1 NOCIONES DE FILOSOFÍA Y SU CARÁCTER HISTÓRICO–

CULTURAL 
 
 
1.1.1  NOCIÓN DE FILOSOFÍA 
 
Si es verdad que todos los hombres son filósofos de alguna manera, esto quiere decir 
que yo puedo filosofar y tú también. Sin embargo, antes de éste hay otro asunto aún más 
importante: ¿Qué es la Filosofía?  
 
Es importante señalar que vamos a ofrecerte algunos conceptos de Filosofía. Recuerda 
que ésta tiene una historia de 26 siglos y que en todo este tiempo ha variado su 
conceptualización, dependiendo de la época en que se desarrolle. Pretendemos que al 
final del tema logres construir una definición al descubrir sus características generales. 
 
Regularmente, definir la Filosofía se presta a confusiones por la cantidad de conceptos 
que se ofrecen de ella; Leopoldo Zea nos ofrece los diez siguientes: 
 

I. La Filosofía es un afán de saber libre y desinteresado. Pitágoras (siglo VI 
a.C.). 
 

II. La Filosofía es un preguntar por los principios ordenadores del cosmos. 
Presocráticos (siglo VI a.C.). 
 

III. La Filosofía es la más alta ascensión de la personalidad humana por 
medio de la sabiduría. Platón (siglo IV a.C.). 

 
 



14 

 
 

IV. La Filosofía es una ciencia universal, difícil, rigurosa, didáctica, 
preferible, principal y divina. Aristóteles (siglo IV a.C.). 
 

V. La Filosofía es maestra de la vida, inventora de leyes y guía de la virtud. 
Cicerón (siglo I a.C.). 
 

VI. La Filosofía es la teoría y el arte de la conducta recta. Séneca (siglo I 
d.C.). 
 

VII. La Filosofía es un afán de Dios. San Agustín (siglo IV d.C.). 
 

VIII. La Filosofía es la sierva de la Teología. Santo Tomás (siglo XIII d.C.). 
 

IX. La Filosofía es el estudio de la sabiduría tanto para conducir la vida 
como para la conservación de la salud y la invención de todas las artes. 
Descartes (siglo XVII d.C.). 
 

X. La Filosofía es una ciencia crítica que se pregunta por el alcance del 
conocimiento humano. Kant (siglo XVIII d.C. 

 
 
Como te habrás dado cuenta, se ha presentado la confusión por tratar de definir la 
Filosofía a partir de concepciones ya utilizadas en otras épocas. 
 
Antes de poner en claro qué es la Filosofía, debes tomar en cuenta los siglos en los que 
surgieron esas concepciones. No se trata de que tomes como válidas, para este 
momento, todas esas formas de concebir la Filosofía, sino de que entiendas que ésta 
tiene una estrecha relación con la sociedad y la cultura en la cual se produce; así, la 
relación de la Filosofía con los problemas sociales, las características de la sociedad y el 
ambiente cultural de una época determinada constituyen su carácter histórico-cultural. 
 
Históricamente la filosofía no surgió primero como un producto, sino la acción de hacer 
Filosofía, conocida como filosofar, que tuvieron algunos sujetos llamados filósofos. Por 
ejemplo, José Ferrater Mora (Diccionario de Filosofía abreviado) nos dice que: “antes de 
usarse el sustantivo “filosofía”, se usaron el verbo “filosofar” y el nombre “filósofo”. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



15 

 
 

     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
Contesta lo que se te pide a continuación: 
 
1. De manera individual o por equipo, trata de llegar a una concepción de la Filosofía a 

partir de los conceptos anteriormente citados. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
2. De manera individual, o por equipo, trata de explicar por qué se dio primero el 

filosofar, después, o al mismo tiempo, el filósofo y al final la Filosofía, según afirma 
Ferrater Mora. Intercambia explicaciones y trata de comprender en qué se acercan o 
separan las explicaciones de los demás con la tuya. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
Se cuenta que Pitágoras (siglo VI a.C.) al preguntarle el príncipe León de Fliacos sobre 
lo que hacía, después de haber tratado con gran sabiduría algunas cuestiones, contestó 
que filosofaba; y que aún más, cuando el príncipe le preguntó de qué arte hacía 
principalmente profesión, Pitágoras respondió que arte no sabía ninguno, sino que era 
filósofo. 
 
Por eso es que la primera concepción de la Filosofía se refiere más bien a las 
características del filosofar y del filósofo, pero de ahí a atribuírselas a la Filosofía, solo 
había un paso. 
 
La palabra filósofo, proviene de las raíces griegas philein que significa amante, y sophia 
que significa sabiduría. Por lo que filósofo es un amante de la sabiduría. Filosofía 
proviene de las mismas raíces pero con un cambio para quedar en philos: amor y 
sophía: amor a la sabiduría, y sus características en la Antigua Grecia fueron las de un 
afán de saber libre y desinteresado. 



16 

 
 

Así como esta primera concepción de Filosofía es válida para su época histórica, las 
demás tienen la misma consideración: son válidas para el contexto histórico en el que 
surgieron; con lo cual, nuestra primera confusión sobre Filosofía ante las diez 
definiciones del principio, se aclara al considerar que éstas con las que se le han 
atribuido en el transcurso de los años. 
 
Pero, ¿que es la Filosofía?, la pregunta sigue pendiente. No obstante que se definió 
etimológicamente como amor por la sabiduría, podemos decir que ¿eso será todo lo que 
es la Filosofía? Si observamos nuevamente las diez definiciones con las que 
empezamos, veremos que son diversos los asuntos a los que alude. Veamos: 
 

FILÓSOFOS OBJETO DE ESTUDIO 
Presocráticos: Tales, Anaxímenes, 
Anaximandro, Demócrito, Pitágoras, 
Empédocles, Parménides y Heráclito. 

 

Principios ordenadores del Cosmos (o 
Universo). 

Platón Ascensión de la personalidad y la sociedad 
humana por medio de la sabiduría. 

Aristóteles Ciencia de lo universal (o del ser). 

Cicerón Séneca Invención de leyes y guía para la virtud; 
teoría y arte de la conducta recta. 

San Agustín, Santo Tomás Sierva de la Teología. 
Descartes La sabiduría, la vida, invención de las artes. 

Kant El alcance del conocimiento humano 
(problemas del conocer). 

 
 
Como verás, son muchos y acaso diferentes los objetos de estudio o las preocupaciones 
que han tenido la Filosofía y los filósofos en el transcurso del tiempo. Recordemos que 
estos ejemplos no son los únicos, ya que llegan hasta el siglo XVIII. Un siglo después, en 
el XIX, el filósofo Guillermo Dilthey, con la misma preocupación que nosotros, definió a la 
Filosofía como una “concepción del mundo y de la vida”, pues consideró que 
independientemente de la etapa histórica y de las preocupaciones diferentes, los 
filósofos de todas las épocas han querido dar una visión de su mundo y de la vida o con 
todo lo que ello signifique. 
 
Por el papel que desempeña en la historia, la Filosofía es una concepción del mundo y 
de la vida en una época determinada, de sus problemas y de las soluciones propuestas 
en su momento. 
 
El mismo Dilthey buscó a través de la historia los rasgos distintivos de la Filosofía y 
consideró los siguientes: 
 

 Tendencia a la universalidad. El intento de la Filosofía de explicar en forma 
integral la totalidad de lo que existe. 

 
 Afán de fundamentalidad. La insistencia de argumentar y fundamentar 

críticamente todas sus filosofemas o afirmaciones filosóficas. 
 



17 

 
 

 Sistematicidad o metodicidad. La estructuración ordenada, coherente y lógica 
de su discurso, tanto en la exposición como en las vías racionales de su 
investigación. 

 
 Racionalidad.  Fundamentar sus argumentaciones en razones muy claras y 

evidentes; razones justificadas, aceptables y válidas. 
 
 
Otros filósofos han destacado características diversas, pero que pueden incluirse en las 
anteriores, como la reflexión, el cuestionamiento, la crítica, el afán de dar respuestas, la 
clarificación, la libertad, la actitud indagadora, la radicalidad, etcétera. A partir de lo 
anterior se ha entendido a la Filosofía como una actividad que contiene todas esas 
características. 
 
Es un sentido amplio y general, la Filosofía es una actividad autónoma, metódica y 
racional que trata de integrar en un esfuerzo totalizador los conocimientos para explicar 
al ser humano, su vida y su hacer en este mundo. 
 
Los filósofos, a lo largo del devenir histórico, se han preguntado casi lo mismo que tú 
alguna vez: ¿Cómo se originó el Cosmos?, ¿de qué están hechas todas las cosas?, 
¿Existe una causa originaria del Universo? Y más personalmente: ¿Qué es el hombre?, 
¿Quién soy yo?, ¿Cuál es el sentido de la vida?, ¿Qué es lo bueno y qué lo malo?, 
¿Existe Dios?, ¿Cómo es éste?, ¿Cuál es su relación con los seres humanos?, ¿Cómo 
conocemos todo lo anterior? Aún más, sé que tengo ideas: ¿Cómo las produzco?, ¿Qué 
mecanismos desarrollo para pensar? 
 
 
     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
1. En equipo, analiza con tus compañeros ¿qué problemas trascendentes se han 

planteado en la vida? ¿Cuáles han sido sus respuestas y cómo las fundamentan? 
Tomando en cuenta las diez primeras definiciones, ¿creen que se acercan a éstas?  
Expongan el producto de su análisis por equipo para notar las coincidencias y 
diferencias. Si no puedes discutir en equipo, reflexiona sobre las preguntas anteriores 
e intenta especificar a qué definición de Filosofía se acercan. 

 
 
Todas estas cuestiones son solo algunas de las muchas que han planteado y respondido 
la Filosofía y los filósofos; y al momento de hacerlas, ya se está filosofando y se es 
filósofo. 
 
 
 
 
 
 



18 

 
 

     
 

E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A   
     

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CARACTERIZACIÓN DE LA FILOSOFÍA 

es considerada una proviene de las raíces es una 

PHILEIN 
CONCEPCIÓN DEL MUNDO Y 

DE LA VIDA SOPHIA 

AMANTE 

AMOR A LA SABIDURÍA 

ACTIVIDAD 

que significan 

SABIDURÍA 

es decir 

AUTÓNOMA METÓDICA RACIONAL 

que trata de integrar  

TODOS LOS CONOCIMIENTOS 

para explicar al 

SER HUMANO 

su 

VIDA 

y su 

HACER EN EL MUNDO 



19 

 
 

1.1.2  CARÁCTER HISTÓRICO–CULTURAL DE LA FILOSOFÍA 
 
La característica primordial de la Filosofía es que se produce en la sociedad y a través 
de la Historia, de ahí viene su carácter histórico-cultural. Ya hemos dicho algo de esto 
con anterioridad, pero ahora pretendemos profundizar en el tema. 
 
¿Cuáles son las características de una época histórica y cómo se reflejan en su 
Filosofía? En el fascículo 2 se presentará ese contexto histórico-cultural que explica, en 
cierta medida, la Filosofía que se ha dado a través del tiempo. Por lo pronto, advertirás 
en qué consiste ese carácter histórico-cultural y cómo todo lo que acontece en la Historia 
tiene múltiples condicionantes. Desarrollaremos este asunto, pero antes queremos 
presentarte qué entendemos por Historia, sociedad y cultura, pues así tendrás más 
elementos de comprensión sobre el carácter histórico-cultural de la Filosofía. 
 
Historia 
 

En términos simples, Historia es el relato de los acontecimientos y de los hechos 
importantes que han ocurrido en el desarrollo de la vida de las sociedades y la 
humanidad. El trabajo de los historiadores reside en exponer sistemáticamente esos 
hechos para que sean comprensibles, interpretando todas las relaciones y 
condicionamientos que los hicieron posibles. Por ejemplo, recurriendo a la Historia 
puedes saber cuáles pueblos conformaban la cultura náhuatl, o por qué fueron llamados 
“indios” los aztecas y demás grupos, cuando Hernán Cortés llegó a estas tierras. 
 
Se entiende que el ser humano y las sociedades que crea tienen historia, porque se han 
desarrollado con y en el tiempo hasta ser lo que hoy son. Robin George Collinwood 
explica que “La utilidad de la historia estriba en que nos enseña lo que el hombre ha 
hecho, y por consiguiente lo que el hombre es”. Esto quiere decir que lo que hoy somos 
fue establecido, en alguna medida, por lo que ayer hicimos. Piensa esto en términos más 
amplios: nuestra nación mexicana es hoy como es porque tuvo un pasado que sentó las 
bases para lo que hoy somos. Podrías preguntarte también, ¿por qué ha nacido el 
neonazismo? Veamos la historia de Alemania y encontraremos las respuestas (para 
saber esto, consulta tus capítulos de Historia o un libro de Historia Universal). 
 
Sociedad 
 
Hemos hablado de la Historia, y en las últimas líneas lo hemos hecho sobre el ser 
humano y la sociedad, pero, si te preguntamos ¿qué es la sociedad?, seguramente 
responderás que es donde vivimos o señalarás todo lo que te rodea y dirás “es esto”; 
pero, ¿cómo lo definimos? Y, aún mejor, ¿cómo podemos entender esa definición? 
 
Utilicemos una definición general que, aunque simple, nos permitirá adentrarnos en el 
asunto. Como señala Nicolás Abbagnano la sociedad es: 
 

1. El campo de las relaciones intersubjetivas, o sea, de las relaciones humanas de 
comunicación y, por lo tanto, también: 

2. La totalidad de los individuos entre los cuales existen estas relaciones. 
3. En forma condicionada o determinada de una u otra forma. 

 



20 

 
 

En el transcurso de la historia de las sociedades, esas relaciones se hicieron cada vez 
más complejas entre los seres humanos, por lo que se necesitó de estructuras 
convenientes para el mantenimiento y buen curso de las mismas. Así nacieron algunas 
de las instituciones sociales más importantes: por las relaciones que los hombres 
sostenían entre sí. 
 
Pensemos, por ejemplo, en la relación económica entre individuos. En la época antigua 
se necesitaba únicamente del acuerdo en forma y precio entre el que compraba y el que 
vendía; ahora, aparentemente, hacemos lo mismo, pero detrás de toda esa relación hay 
bancos de interés, leyes de oferta y demanda, papel moneda, producción, etcétera. 
 
Podemos darnos cuenta de otros tipos de relación humanas con solo echar un vistazo en 
torno nuestro. Las relaciones afectivas que mantenemos con nuestra familia y las 
relaciones económicas, políticas, religiosas, laborales, artísticas, etcétera, en fin, todo lo 
que el hombre ha producido en sociedad, en un producto social. 
 
Cultura 
 
En la sociedad también se producen los modos de vida que diferencian, o asemejan, a 
un grupo humano de otro. De esas formas o modos de vida, a una se le conoce como 
cultura. La cultura es el conjunto de las manifestaciones tanto materiales como 
espirituales del hombre en general. Debido a que ésta es un producto social, está influida 
por las demás partes de lo social y por el hombre mismo; de ahí que, según esas 
determinaciones, por ejemplo, nuestra cultura sea tan diferente de la japonesa. 
 
En la cultura, entonces, se abarcan los resultados de las actividades del hombre. No 
obstante la generalidad del término (pues engloba lo material y lo espiritual, por ejemplo 
una pirámide y una sinfonía), se puede diferenciar lo que entiende por cultura en varios 
rubros fácilmente identificables: 
 

a) Religión, 
b) Arte en general, 
c) Filosofía, y 
d) Ciencias. 

 
De éstos, el que nos interesa es el de la Filosofía. 
 
Karl Marx, preocupado por el asunto que ahora nos ocupa, se preguntaba ¿cómo 
explicar las condiciones jurídicas y cómo las formas políticas?, cuestionamiento válido 
para cualquiera de los rubros de la cultura anteriormente señalados. Y comprendió que 
no podía explicarse por sí mismas, sino por las condiciones materiales de vida en la 
sociedad, y que era necesario estudiarla para comprender lo que se produce en ella (con 
esto no queremos decir que la respuesta de Marx sea la única, pues hay otros filósofos 
que dan diferentes explicaciones a los mismos asuntos). 
 



21 

 
 

En su Prólogo a la Contribución a la Crítica de la Economía Política del 52 utilizó la 
“metáfora del edificio”, que le sirvió para explicar cómo entendía a la sociedad: La  
sociedad se parece a un edificio, éste debe tener buenos cimientos, pues si construyo 
los pisos a flor de tierra se caerán fácilmente. Esos cimientos son a la sociedad su base 
económica o infraestructura, el lugar donde se produce lo necesario para que viva. Esa 
base económica ya contiene relaciones entre los hombres, y sobre ellas descansan las 
demás, las cuales serían el edificio. Pues bien, la azotea del edificio corresponde a la 
conciencia social o superestructura que son las representaciones que los hombres tienen 
de esas relaciones, o sea, las leyes, teorías, tradiciones, Filosofía, religión, esto es, la 
cultura en general. 
 
Marx explicó esto desde la perspectiva de la Economía Política y por eso decía que, en 
última instancia, lo económico determinaba todo lo demás. Dicho en lenguaje técnico: la 
infraestructura determina la superestructura. Lo económico es muy importante, pero no 
lo único que determina, existe una relación de interdependencia entre la infra y la 
superestructura. La siguiente figura te mostrará la metáfora del edificio, y las flechas la 
relación de influencia. 
 

 
 

Figura 1. 
 
 

De esta forma resulta que la Filosofía tiene un carácter histórico-cultural en el que 
guarda una relación muy estrecha con las condiciones históricas, sociales y culturales de 
una época determinada en la cual surge. Y gracias a la explicación de esas condiciones, 
la Filosofía se hace comprensiva y se explica cómo ha evolucionado, además de 
comprender a su vez al ser humano, su vida y su hacer en este mundo. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



22 

 
 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
1. Investiga dos manifestaciones culturales materiales, dos culturales espirituales, por 

cada una de las siguientes épocas y escríbelas. 
 
 

ÉPOCAS 

ANTIGUA MEDIEVAL MODERNA CONTEMPORÁNEA 

CULTURALES 1. 
 
 
 
 
  

1. 1. 

MATERIALES 1. 
 
 
 
 
  

2. 2. 

CULTURALES 1. 
 
 
 
 
  

1. 1. 

ESPIRITUALES 2. 
 
 
 
 
  

2. 2. 

 
 
2. La cultura de cada época, ¿propone a los filósofos los problemas que éstos 

reflexionan? Argumenta tu respuesta. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 



23 

 
 

A partir de la comprensión del carácter histórico-cultural de la Filosofía, la mayoría de las 
personas dedicadas a ella, están de acuerdo en el siguiente esquema que la divide en 
cuatro grandes bloques que corresponden a las diversas épocas históricas en que 
surgieron. Por sus características, la Filosofía está determinada por la época histórica, 
pero dentro de ellas existen múltiples variantes por la forma de filosofar y hacer Filosofía. 
 
 

Filosofía Tiempo 
histórico 

Problemas centrales Algunos filósofos de la 
época 

Filosofía 
antigua 

Siglo VI a.C. 
a IV d.C. 

La Naturaleza, el hombre 
y el Ser supremo. 

Presocráticos*, Sócrates, 
Sofistas*, Platón, Aristóteles, 
Epicuro, Diógenes, Sexto 
Empírico, Plotino, etcétera. 

Filosofía 
medieval 

Siglo V d.C. 
a XVd.C. 

Dios y su relación con el 
hombre. 

San Agustín, Avicena, 
Occam, Averroes, Santo 
Tomás, Duns Scoto, etcétera. 

Filosofía 
moderna 

Siglo XVI 
d.C. a XIX 
d.C. 

El conocimiento, la 
Historia, la sociedad y la 
ciencia. 

Bacon, Descartes, Spinoza, 
Leibniz, Hume, Kant, Hegel, 
Comte, Marx, etcétera. 

Filosofía 
actual 

Siglo XX d.C. La ciencia, la sociedad, 
el lenguaje, el hombre y 
la política. 

Russell, Séller, Carnap. 
Wittgenstein, Heidegger 
Cerutti, Sartre, Magallon, 
Marcuse, Habermas, Zea, 
etcétera. 

 
 
*Los presocráticos son Tales de Mileto, Anaximandro, Anaxímenes, Pitágoras, 
Anaxágoras, Demócrito, Heráclito y Parménides.  
 
Los sofistas son Protágoras de Abdera, Gorgias, Hippias y Pródico entre otros. 
 
El quehacer filosófico 
 
Te proporcionaremos algunas nociones sobre el filosofar, el filósofo y la filosofía, que te 
permitirán construir orgánicamente una concepción de quehacer filosófico, más que una 
línea filosófica (que en nuestro medio suele ser la europea, aunque puede ser 
latinoamericana, asiática, etcétera), de esta forma esperamos apoyar una óptica que 
considere como válidas a otras formas de filosofar. 
 
La acción de filosofar 
 
¿Qué es filosofar? Recuerda la anécdota de Pitágoras donde contesta al príncipe León 
que él no sabe ningún arte, sino que sólo filosofa. El arte en aquel tiempo era, más o 
menos, equivalente a ciencia o profesión. Y como es primero filosofar (como hemos 
visto), que filosofía, entonces éste es concebido como una actividad, una acción. 
 



24 

 
 

La acción de filosofar como apunta Leopoldo Zea, es una actitud que ostenta el ser 
humano al “… enfrentarse racionalmente a los problemas que nos plantea la realidad 
buscando a tales problemas la solución más amplia y adecuada”.  
 
Para Miguel León Portilla es de admitir por todos, independientemente de la escuela 
filosófica a la que pertenezcan, que: “… para filosofar en sentido estricto se requiere de 
la percepción explícita de problemas en el ser de las cosas. Es menester admirarse y 
dudar de las soluciones ya hechas (…) para poder preguntarse racionalmente sobre el 
Origen, el Ser, el destino del universo y del hombre”. 
 
El ser humano, el hombre, al encontrar problemas en su mundo o al dudar de ciertos 
hechos y creencias, es movido a asumir una actitud indagadora que responda, que dé 
cuenta o razón de tales hechos al emerger extraños en su horizonte cotidiano. 
 
Recurramos a las series de preguntas que hicimos en la primera parte. Supón que 
alguien te preguntara ¿quién eres tú?, seguro responderías “¿Yo? Pues yo soy Carlos… 
Pedro o Cuauhtemotzin… etc.”. Contestarías así porque, por lo regular es lo mismo que 
esperas cuando tu preguntas a alguien ¿quién es ella?, y te contestan “ella es Sabrina… 
o Avelina… o Elsa”. 
 
Supón ahora que te preguntan, ¿cómo te llamas?, y contestas seguramente “Carlos… 
Pedro… o Cuauhtemotzin…”, es decir lo mismo. 
 
Date cuenta de que a dos preguntas diferentes respondiste de la misma manera. La 
primera pregunta, ¿quién eres?, está planteada filosóficamente y cuestiona sobre tu ser: 
qué es lo que te hace ser lo que eres. 
 
Se trata de una indagación filosófica que atiende a lo ontológico (este concepto lo 
comprenderás más adelante, no obstante te pedimos que revises el glosario al final del 
capítulo). Por supuesto que tú eres más que un simple nombre, no te agotas en el 
conjunto de vocales y consonantes que fonéticamente se oyen como Pedro. Eres más 
que eso, Pedro es el nombre con el que te llaman y tú sabes que se refieren a ti. 
 
Pero antológicamente (ya explicaremos esto con detalle) te estamos preguntando, 
¿quién eres? Seguramente ahora contestarás: un ser racional, hombre o mujer, con 
virtudes y errores, etc., etc. aún más, si el profesor te señala el objeto donde pone su 
cuaderno o el portafolios y te pregunta, ¿qué es?, contestarás, “el escritorio o una mesa”. 
Pero, inmediatamente, te explica que “mesa o escritorio” es el nombre con el que 
conocemos este ser, pero la pregunta fue ¿qué es esto? Pensarás nuevamente la 
respuesta. Ese cuestionar preguntando por lo que no es evidente, ese nuevo sentido que 
ha adquirido el preguntarte por ti mismo esa actitud reflexiva que realizas para contestar 
ese problema, es una acción de filosofar. 
 
Por el momento no importa la respuesta, sino la correcta formulación de la pregunta, 
aunque si estás comprendiendo lo que es filosofar no descansarás hasta contestar 
satisfactoriamente ¿quién eres? 
 



25 

 
 

Filosofar, entonces, es una actitud que ha movido al ser humano a través del 
tiempo ha inquirir, a cuestionar, a criticar, a develar, a fundamentar o explicar 
acciones que alcanzan un estado de afán de conocimiento por la vía de la razón 
para acercarse a la verdad (no absoluta, ni total aunque a ella tienda). 
 
La acción de filosofar empeña al ser humano a reflexionar y pensar acerca de la 
realidad, del mundo y de la vida, como actividad, es una parte de la vida misma y 
pertenece por igual a todos los hombres. Recuerda a Rosseau: “de alguna forma todos 
los hombres son filósofos”. 
 
 
El filósofo 
 
El filósofo es el sujeto en el que se da la acción de filosofar: el amante de la sabiduría. 
Existen tres ideas de lo que es ser filósofo o de quienes son filósofos: 
 

a) Todo aquel que filosofa. Traducido de la idea de Rousseau y del filósofo italiano 
Antonio Gramsci (1891-1937) “todos los hombres son filósofos”. 

 
b) Todo aquel que filosofando enseñe la filosofía propia o ajena, o enseñe a 

filosofar. Actualmente se entiende en este sentido al profesional de la filosofía. 
 
c) Todo aquel que filosofa y escribe los resultados de su filosofía en una obra 

documental, o texto filosófico. 
 
En el primer caso, se trata de un filósofo “espontáneo“ o “común”, es decir, cualquier ser 
humano que desarrolle la acción de filosofar pero sin contar con una formación 
profesional al respecto, carece de un lenguaje conceptual y de un método que guíe sus 
reflexiones. En el segundo se hace referencia a un filósofo “profesional” que conoce la 
historia de la filosofía y cuyo filosofar no es espontáneo sino coherente riguroso y 
sistemático por conocer esa historia y por desarrollar el filosofar como profesión. El 
tercer inciso aborda a un filósofo por “excelencia”, que tiene aporte creativo, aportación 
que queda registrada en la historia de la filosofía y que responde con su filosofía a un 
problema de su realidad o del pensamiento. Todos ellos son filósofos porque se da entre 
ellos la acción de filosofar, pero hay diferencias por el grado de perfección de la misma. 
 
Imagínate que corres todos los fines de semana uno o dos kilómetros sólo para tener 
condición física. Piensa ahora en alguien que corre todos los días con técnicas de 
calentamiento, de marcha, para maratón o caminata y que se dedica profesionalmente al 
atletismo. Ahora recuerda los últimos juegos olímpicos y piensa en las características de 
los ganadores de medallas de oro en atletismo y que, además, impusieron nuevas 
marcas mundiales. Todos, incluyéndote, son “corredores”, pero el grado de perfección de 
esa actividad es distinto en cada uno de ellos. Como comprenderás, todos los hombres 
son filósofos en la medida en que se esfuerzan por dar respuesta a las cuestiones que 
los asombran, que los aquejan o les preocupan. Si no se filosofa, si no se hacen 
preguntas que vayan más allá de lo cotidiano, de lo que señalan las creencias o las 
costumbres, no se es filósofo. 
 



26 

 
 

El discurso filosófico 
 
Hemos visto como el filósofo es el sujeto en el que se da la acción de filosofar; esta 
acción desemboca en algo, es decir, hay un producto: la Filosofía. 
 
La filosofía se expresa mediante un discurso. La palabra discurso (del latín discurreré 
que significa correr en todos los sentidos) tiene dos acepciones, según Gastón 
Fernández. Por una parte, designa la facultad de entendimiento por medio de la cual se 
infieren unas cosas de otras; de donde “discurrimos” que se da en todos los seres 
humanos; por otra significa también la serie de palabras o frases que se emplean para 
manifestar lo que se piensa o siente. Como toda inferencia lógica y como toda serie de 
palabras, el discurso puede expresarse en forma oral o escrita. 
 
El discurso deviene en filosófico por tener las características de filosofar, de ahí que se 
puede decir que es un discurso inquisitivo, explicativo, etc., pero, además, por su objeto 
de estudio y por la forma en que lo trata, por su lenguaje técnico y por ser labor del 
filósofo. 
 
Más adelante estudiaremos con detalle este asunto del objeto de estudio de la filosofía; 
mientras tanto, es importante que entiendas que el filósofo, su filosofar y el discurso 
filosófico son los tres elementos indispensables en este quehacer. 
 
 
 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
I. En forma individual o en equipo, elabora cinco preguntas que tengan el carácter de 

ser filosóficas, y argumenta por qué lo son. 
 

1. ____________________________________________________________ 

____________________________________________________________ 
 

2. ____________________________________________________________ 

____________________________________________________________ 
 

3. ____________________________________________________________ 

____________________________________________________________ 
 

4. ____________________________________________________________ 

____________________________________________________________ 
 

5. ____________________________________________________________ 

____________________________________________________________ 



27 

 
 

II. Lee el siguiente texto e indica en el cuadro que esta bajo el texto lo que se te solicita. 
 

“La virtud…. Es una disposición que adquiere el sujeto que le facilita el ejercicio de 
ciertos actos. Dicha disposición, para que sea vistosa, debe mantenerse en un justo 
medio, es decir, evitar el vicio del exceso y el defecto”. 

 
 

QUIÉN ES EL 
FILÓSOFO 

A QUÉ CORRIENTE 
FILOSÓFICA  PERTENECE 

A QUÉ ÉPOCA 
PERTENECE 

EL FILOSOFAR DE 
QUE TRATA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



28 

 
 

     
 

  E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A   
     

 
Es importante que adviertas que el filósofo, como parte de la sociedad, está en un 
contexto histórico-cultural que influye en él para producir su discurso. De la misma forma, 
ese discurso contendrá esas determinaciones culturales, más allá de que el mismo 
filósofo sea consciente de ello o no. 
 
La filosofía se encuentra en la acción de filosofar, y ésta nos permitirá acceder en forma 
vívida a aquello que hasta ahora se nos presenta un tanto abstracto en esa disciplina. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MODOS DE 
VIDA 

GRUPOS 
HUMANOS 

de diferentes 

se caracteriza principalmente porque se 
produce en la 

FILOSOFÍA 

HISTORIA 
Y LA 

CULTURA 

SOCIEDAD 

y a través de la 

MARX 

“EDIFICIO” 

“CIMIENTOS” “AZOTEA” 

CONJUNTO DE LAS 
MANIFESTACIONES 

MATERIALES ESPIRITUALES 

HOMBRE EN  
GENERAL 

ALIMENTACIÓN 

VESTIDO 

BASE 
ECONÓMICA 

CONCIENCIA 
SOCIAL 

INFRAESTRUCTURA SUPERESTRUCTURA 

FILOSOFÍA 

ARTE 

SERVICIOS 

CIENCIA 

produce 

se le conoce como 

según 

se parece a un 

tanto 

es el 

donde los 

es decir 

son la corresponde a la 

se refiere a se refiere a 

del 
es decir 



29 

 
 

1.1.3  LOS OBJETOS Y MÉTODOS DE LA FILOSOFÍA 
 
En la historia de la Filosofía, que se desarrolla en las asignaturas Filosofía I y II 
aprenderás que hay muchos objetos de estudio para los filósofos. De la misma manera, 
en el capítulo  II verás que la Filosofía puede estudiar el objeto de estudio de otras áreas, 
desarrollándose así las relaciones entre la Filosofía, y ciencia, política, arte, religión e 
ideología. 
 
En el fascículo 2 se tratará el pensamiento prefilosófico y la Filosofía de los antiguos 
griegos y verás como sus objetos de estudio fueron la naturaleza, el ser, el hombre y el 
conocimiento. Por otro lado en el fascículo 3 se analizarán problemas de la Filosofía 
medieval que giran en torno a dios, al poder político de la iglesia católica y al 
conocimiento; asimismo abordaremos la Filosofía Náhuatl, con la poesía, el hombre, el 
mundo y Dios. 
 
Con este panorama comprenderás la variedad de temas y objetos que puede estudiar la 
Filosofía. Y, sin embargo, los filósofos gustan de hablar en general de un objeto de 
estudio ¿Cómo es esto? 
 
No creas que haya contradicción al decir que tiene “objetos” de estudio y a la vez un solo 
“objeto” de estudio. Cuando nos referimos a un objeto de estudio hacemos abstracción*  
de todos los objetos para indicar éste. Por ejemplo, cuando dices “ser humano” te 
refieres a la abstracción que has hecho de todos los miembros de la especie: hombres y 
mujeres. De los hombres y mujeres de todo el mundo abstraes lo esencial de ellos y, 
entonces, es válido decir que entran en la clasificación de “ser humano”. 
 
Podemos decir, entonces, que la Filosofía tiene un objeto de estudio: la totalidad o el ser. 
Filosóficamente hablando, el ser es todo lo que existe (seres abstractos y concretos), lo 
que son en sí mismos, es decir, la totalidad de lo que existe. 
 
En lenguaje coloquial tú dices “las cosas”, los científicos prefieren decir “los objetos”, los 
filósofos decimos “los seres”; pero todos nos referimos más o menos a lo mismo. 
 
La Filosofía estudia el ser en general, o la totalidad de todo lo que existe; entonces, 
puede estudiar cualquier “cosa” de la totalidad. Para el filósofo no hay objeto de estudio 
al que no pueda tener acceso. 
 
Con lo anterior no se debe entender que el Filósofo, al estudiar cualquier cosa de esa 
totalidad, deba saberlo todo. Lo que se da en la Filosofía es la integración perfectible del 
conocimiento de la totalidad pero no la totalidad del conocimiento acerca de todo. 
Suponemos que empezar a filosofar es difícil y que no te fue muy comprensible lo 
anterior. Expliquemos: 
 
El filósofo estudia cualquier objeto de la totalidad, pero no todos los objetos de esa 
totalidad. Es diferente decir que estudio algo o que estudio todo. En este aspecto suele 
haber un problema: si puedo estudiar cualquier objeto, por ejemplo al hombre, ¿cuál es 
la diferencia entre la Filosofía, la Psicología y la Biología?, pues esas ciencias también lo 
estudian. 



30 

 
 

En efecto si al hombre lo estudian esas ciencias, ¿no se triplican los esfuerzos?, ¿qué 
puede decir la Filosofía que no hayan dicho ya las otras ciencias? Las preguntas son 
válidas y es verdad que si la Filosofía hiciera lo mismo que la Biología o la Psicología, 
dejaría de ser Filosofía y pasaría a ser Psicología o Biología; pero no, la Filosofía hace 
algo distinto. No trata al “hombre” desde un punto de vista particular como esa ciencia, 
no desde la estructura y funcionamiento de su organismo (Biología), o la estructura y 
funcionamiento de su mente y conducta (Psicología), sino desde un punto de vista 
integral en el conjunto de la totalidad. Por ejemplo, la filosofía estudiaría al hombre 
preguntándose de la siguiente manera: 
 

¿Qué es el hombre? 
¿Cuál es el sentido de su vida? 
¿Cómo conoce el hombre? o ¿cómo produce las ideas? 
¿El hombre tiene alma o es solo cuerpo? 

 
Preguntas que no son planteadas por las ciencias mencionadas, sobre todo por 
especializarse sólo en un aspecto: el del organismo y su función (biológica), los procesos 
mentales y conductuales (psicológicos). 
 
Para poder aportar conocimientos acerca de la totalidad de la realidad en forma integral, 
la Filosofía realiza una síntesis acerca de la realidad, de los aportes especializados de 
las ciencias particulares. 
 
En conclusión:  
 

Por no haber objeto de estudio que esté vedado a la Filosofía, la totalidad de lo 
real, la realidad del mundo y de la vida, y el conocimiento de tales objetos 
constituye el objeto de estudio de la Filosofía. La totalización de la Filosofía 
estriba en que su mirada abarca el todo y trata de explicarlo de manera integral. 

 
 
Los métodos de la filosofía 
 
Es obvio que al ser diversas las preocupaciones, los temas, los problemas, en fin, los 
objetos de estudio de los que se ocupan los filósofos -independientemente de que los 
estudien en forma integra o no-, existen diversos modos o formas de abordarlos y 
estudiarlos. 
 
Quizá un filósofo de la antigüedad se preocupó por saber cómo pensaba y producía sus 
ideas y, hoy en día, otro filósofo tal vez, tiene la misma preocupación. Sin embargo, entre 
uno y otro hay una distancia histórica considerable, y el último tendrá más elementos 
para analizar el asunto, tendrá más métodos. 
 
La palabra método proviene de las raíces griegas meta, que significa a través de o fin, y 
odos, que significa camino: camino a través de, o que conduce a un fin. 
 



31 

 
 

Como has aprendido en otras asignaturas y en métodos de investigación 1, el método se 
debe adecuar a su objeto de estudio. No podríamos aplicar el método experimental al 
problema de Dios, de ahí que debemos utilizar otro método para el caso, puesto que 
este tipo de estudio no lo podemos comprobar experimentalmente. 
 
Por lo tanto es importante que comprendas que para analizar, estudiar o conocer los 
objetos, el método de las ciencias naturales (el método experimental) no es el único, ni el 
más adecuado para ejemplos como el anterior, debido a que Dios, no es un problema de 
la naturaleza si no una cuestión esencialmente filosófica. No obstante, debemos 
aclararte que existen diversos métodos en la Filosofía y algunos de ellos también son 
utilizados por otras ciencias. 
 
Los métodos filosóficos se caracterizan por prescindir de la comprobación experimental, 
son procedimientos fundamentalmente racionales y argumentativos. Esto es así porque 
el conocimiento que se proponen alcanzar se refiere a los aspectos más generales de 
todo lo existente. 
 
A continuación veremos los objetos de estudio de la filosofía, sus métodos y disciplinas, 
para, posteriormente, finalizar con el planteamiento de algunos problemas centrales. 
 
Algunos métodos filosóficos son los siguientes: 
 
 
Método Mayéutico 
 
Consiste en proceder a manera de interrogatorio entre dos o más interlocutores, uno de 
los cuales guía a los demás hasta el conocimiento que se desea aprender. Lo 
característico de este método es que se hace “dar a luz” los conceptos, es decir con él 
no se da el contenido de un conocimiento por adelantado y después se explica, sino que 
a través de ese interrogatorio el propio interlocutor lo descubre. Sócrates (469- 399 a.C.) 
fue quien utilizó y desarrolló este método bautizándolo Mayéutico por su labor de “dar a 
luz”, ya que como su madre era partera, el también ayudó a parir ideas. 
 
El método Mayéutico se divide en dos partes: una positiva, constructiva o propiamente 
Mayéutica que utilizaba con sus discípulos; y otra negativa, destructiva o irónica que 
empleaba con los sofistas. Esta última consistía en ensalzar al interlocutor “contrincante” 
para después, demostrar su ignorancia, a través de ciertas preguntas sencillas. 
 
 
Método Dialéctico 
 
Este método ha sido concebido en formas distintas a través del tiempo. El factor común 
radica en que se aplica a lo que está en constante cambio, movimiento y transformación, 
con base en contradicciones y enfrentamiento de elementos contrarios. 
 



32 

 
 

En la antigüedad, la Dialéctica  era un método de discusión en donde se oponían 
argumentos. En el siglo XVIII, con Jorge Guillermo Federico Hegel (1779- 1831), la 
Dialéctica se aplica al devenir y desarrollo de las sociedades y la historia, pero no en el 
terreno de la realidad, sino en el de lo ideal o lógico. Hegel era idealista y fundamentó la 
causa y fin último de todo cuanto existe en el espíritu absoluto, dentro del cual los 
procesos de la realidad eran complemento. Él formuló su método dialéctico de la 
siguiente manera: tesis contra antítesis igual a síntesis; explicando con ello que existen 
procesos en el desarrollo de algo a través de contradicciones entre contrarios, lo cual 
daba un nuevo estado con nivel: la síntesis. Por su parte, Carlos Marx (1818- 1883) 
aplicó este método no sólo al análisis de las ideas, sino también a la historia de las 
sociedades concretas y reales, de ahí que sea el método fundamental del materialismo 
histórico. 
 
En este sentido Marx explicó que el desarrollo de la historia se da a través de la 
oposición de contrarios, resultando de su lucha una nueva etapa; por ejemplo los 
esclavos contra hombres libres en la Antigüedad; siervos, contra señores feudales en la 
Edad Media, proletariado contra burgueses en la edad moderna, etc. 
 
Aunque Marx también aplicó la Dialéctica en el nivel lógico o ideal, aquí resulta más 
compleja su comprensión; no obstante, te indicaremos como lo hizo aunque te sea 
significativo en otro momento de tu desarrollo intelectual. 
 
En lo que él denominó Dialéctica del pensamiento, se procede de conceptos abstractos 
que parecen concretos, es decir, contenidos significativos, pero que son la 
representación caótica de ese todo, de ahí se pasa a conceptos ya analizados, que 
aunque siguen siendo abstracciones ahora son realmente concretos. 
 
Es decir, se puede utilizar el concepto de clases sociales, por ejemplo, y no pasará de 
ser un concepto abstracto pero que no te dice nada en concreto. Si a partir de esto 
buscas las determinaciones de cómo funcionan las clases sociales en la historia 
(pongamos por caso), entonces y sólo entonces el concepto de clases sociales te será 
significativo y sabrás en concreto a qué se refiere y a qué designar como clases sociales. 
De esta forma, aunque todavía será un concepto abstracto después de llenarlo de 
contenido será concreto. Lo concreto es concreto, porque es la síntesis de múltiples 
determinaciones, es decir, la unidad de lo diverso. 
 
 
Método Fenomenológico 
 
Es el método que busca describir la esencia (en griego eidos) de las cosas, partiendo de 
lo que inmediatamente se manifiesta a la conciencia, es decir, los hechos o fenómenos. 
Para Edmundo Husserl, el fenómeno es el objeto intuido (aparente), como el que nos 
aparece aquí y ahora. El método fenomenológico se establece como un principio de no 
acercarse a los fenómenos intencionadamente o con prejuicios, sino tal como ellos son 
dados a la conciencia, de ahí que el papel de la intuición sea importante en esta vía de 
conocimiento, pues nos ayudará a intuir lo esencial de un fenómeno y diferenciar sus 
accidentes (lo no esencial). Husserl divide su método en tres fases: 
 



33 

 
 

a) Actitud, en donde se suprimen todas las presuposiciones, y se accede en forma 
directa y sin hipótesis que pretendan ser explicadas; por ello, el método es 
descriptivo. 

 
b) La reducción eidética o paréntesis fenomenológico. Al intuir directamente lo que 

se presenta a la conciencia, el fenómeno o lo dado, se podrá describir fácilmente 
lo esencial de algunos fenómenos, pero en otros se hará más difícil tal proceso; 
para esto, Husserl indica que se lleve a cabo una suspensión del juicio o epojé 
donde se coloque entre paréntesis la serie de hechos que no pueden describirse. 

 
c) La percepción inmanente. En esta fase, una vez hecha la epojé, se puede 

incorporar en la descripción aquella serie de hechos que no se describieron, para 
hacerlo, ahora, de una forma detallada y precisa. Lo que hará posible la 
descripción de lo que se suspendió en la epojé, es el avance en la descripción de 
lo que no se suspendió, logrando, así, mayores elementos que permitan incorporar 
los colocados entre paréntesis. 

 
 
     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
1. En forma individual, o por equipo, elige qué método de los anteriormente explicados, 

puede ser utilizado para investigar cada uno de los problemas que a continuación se 
describen. Justifica tu elección. 

 
 

a) ¿Cuál es la esencia de las cosas? 
_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 

b) ¿Qué es la valentía? 
_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 

c) ¿Cómo comprender el desarrollo de la materia? 
_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 
 
 
 
 



34 

 
 

     
 

  E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A   
     

 
Hasta aquí llegamos con algunos de los métodos filosóficos que se han desarrollado a 
través de la historia de la Filosofía. Existen otros métodos utilizados por la Filosofía, 
aunque los mismos filósofos consideran que no son producto del filosofar, sino de la 
facultad intelectual propia de todo individuo; por ejemplo, el deductivo, que procede de lo 
general a lo particular, y el inductivo, que procede de lo particular a lo general. Estos 
métodos son los más utilizados en general por las Ciencias Naturales y Sociales. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

TOTALIDAD 

ABSTRACTOS y 

su 

es todo lo que 

es la 

o el 

tiene 

algunos de ellos son 

OBJETO DE 
ESTUDIO 

SER 

EXISTE 

DIALECTICO FENOMENOLÓGICO 

INTERROGATORIO 

CONCRETOS 
CONOCIMIENTO 

MAYÉUTICO 

MÉTODOS 

el el y el 

consiste en un 

hasta llegar al 

es decir 

los 

se aplica a lo que está en 
constante 

“DAR A LUZ” CONTRADICCIONES 

TRANSFORMACIÓN 

CONCEPTOS 

CAMBIO 

MOVIMIENTO 

con base en 

seres 

y 

de los 

ENFRENTAMIENTO 

ELEMENTOS 
CONTRARIOS 

ESENCIA DE 
LAS COSAS 

MANIFIESTA A LA 
CONCIENCIA 

FENÓMENOS TOTALIDAD 
DE LO REAL 

FILOSOFÍA 

busca la 

partiendo de 
lo que se 

es decir es decir la 



35 

 
 

1.1.4  DISCIPLINAS FILOSÓFICAS 
 
¿Por qué se dice que la Filosofía es la “madre de todas las ciencias”? 
 
En varias ocasiones escucharás esta pregunta de parte de tu profesor o asesor de 
Métodos de Investigación, o quizá de los de otras asignaturas. Pero también habrás oído 
que la Filosofía no sirve para nada o que es pura especulación y “rollo”. ¿Cómo, 
entonces, puede ser tan importante y a la vez tan despreciada? 
 
Para que entiendas lo anterior habría que explicar algunas cuestiones: Como ya 
mencionamos, la Filosofía tiene poco más de 2590 años de existencia; por supuesto 
que, desde su aparición hasta la fecha, ha sufrido cambios de perspectiva, de problemas 
o de tipos de respuesta debido, entre otras cosas, a su carácter histórico-cultural. Por su 
parte, las Ciencias Naturales, como hoy las conocemos, surgen en el siglo XVIII d.C. y 
las Sociales en el siglo XIX d.C. En comparación con la Filosofía, las ciencias son 
jóvenes. 
 
Como comprenderás, desde un punto de vista genérico la Filosofía tuvo que ver con el 
nacimiento de estas ciencias; por ejemplo, con el de la Física, pues antes de construirse 
ésta como ciencia particular, era conocida como Filosofía natural; y la Sociología y la 
Psicología fueron parte de la Filosofía hasta el siglo XIX. 
 
¿Cómo eran parte de la Filosofía y se separaron de ella? Como estudiarás en los 
siguientes capítulos, la Filosofía es la forma de explicar la realidad desde un punto de 
vista racional, libre, crítico e integral a través de la investigación teórica. Pero antes de 
ella había otra forma de explicar la realidad: el mito. 
 
El mito fue la primera forma de explicar la realidad, pero su explicación era fantasiosa, 
animista o teogónica, y no daba cuenta de la realidad en forma objetiva. Después, 
cuando la explicación mítica dejó paso a una argumentación fundamentada, que se 
investigó, se volvió crítica y, sobre todo, racional; fue entonces cuando se inició la 
Filosofía. El mito, como la primera forma de explicación de la realidad, fue el antecedente 
de la Filosofía.  
 
Con los filósofos griegos en Occidente (pues es sabido que existía Filosofía en Oriente, 
sobre todo en India, China y Japón), la explicación de la realidad trató de ser más 
objetiva y menos subjetiva. 
 
Durante la Edad Media, la Filosofía se impuso con una tendencia religiosa marcada por 
la influencia poderosa de la Iglesia, y muchos filósofos investigadores de la Naturaleza, 
tuvieron que esperar algún tiempo para sacar a la luz sus teorías; por ejemplo, Galileo 
Galilei, fue obligado por la Inquisición a retractarse de su Teoría heliocéntrica. 
 
Durante el Renacimiento se retoma la creatividad de la cultura griega, y con la caída del 
dominio de la Iglesia, el Hombre " renació "como motivo de reflexión en todos los 
órdenes de la cultura. 
 



36 

 
 

Galileo Galilei (filósofo italiano, 1564–1642) y René Descartes (filósofo francés, 1596–
1650) asentaron las bases del método para la investigación matemática y experimental 
y, con ello, dieron un impulso definitivo que generaría en el siglo XVIII, Siglo de las Luces 
e Ilustración, el nacimiento de las Ciencias Naturales.  
 
Con este breve panorama se puede entender que la Filosofía, antes del siglo XVIII, se 
ocupaba de los problemas de la Naturaleza y de la sociedad, y desde que se 
conformaron las Ciencias Naturales y Sociales, aquéllas se separaron del cuerpo de la 
Filosofía. ¿Cuáles son las disciplinas que comprende ahora la Filosofía? 
 
Desde un principio se filosofó sobre diversos objetos de la realidad, algunos pensadores 
lo hicieron sobre la Naturaleza, otros sobre la organización de las sociedades, el alma o 
Dios,  la conducta de los seres humanos, el conocimiento, etcétera. 
 
Pero aún no se hablaba específicamente de Ética, Ontología, Metafísica, Estética, 
Gnoseología o Lógica como disciplinas específicas, menos aún de Física, Química o 
Biología, pues aunque los griegos y medievales hicieron clasificaciones, no fueron como 
las que hoy conocemos. Sencillamente se filosofó sobre aspectos particulares de esta 
realidad, que al diferenciarse formaron una rama filosófica especializada. De ahí que 
para Pedro Chávez Calderón, la doctrina filosófica, o de cualquier índole, es una " teoría 
o conjunto de enunciados que, organizados sistemáticamente, se presentan como 
solución para algún problema". 
 
Fue en el siglo XVIII, con Emmanuel Kant (filósofo alemán, 1724-1804), cuando se 
dividió a la Filosofía en ramas y se delinearon las disciplinas que irían conformando el 
Corpus Philosophicum. 
 
Decir que la Filosofía tiene ramas que la conforman es hablar en el sentido de sus 
divisiones o taxonomía. Para que no confundas lo que es una " rama", una disciplina, o 
una doctrina, te pedimos que la clasificación de Filosofía tomada del libro de Gustavo 
Escobar, en la cual se hace una división entre disciplinas teóricas y prácticas. Estas 
disciplinas refieren a una parte por rama de la filosofía que estudia aspectos generales 
de una parte de la realidad total. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

Filosofía Teórica
s 

-Lógica. 
-Teoría del conocimiento 
(Gnoseología o Epistemología). 
-Ontología. 
-Metafísica. 
-Teología natural o teodices. 
-Cosmología. 
-Ética.  
Éstética. 
Prácticas. 
Filosofía de la 

Ciencia. 
Religión. 
Educación. 
Etcétera. 



37 

 
 

Como afirma Gustavo Escobar, Kant en su Fundamentación metafísica de las 
costumbres, "... explica esta división tripartita (Lógica, Física, Ética) que estableció la 
antigua Filosofía griega. ¿En qué principio se fundamenta esta división? Todo 
conocimiento, comenta Kant, puede ser material, cuando se refiere a un objeto de la 
experiencia, o bien formal cuando solo se ocupa de la forma del entendimiento y de la 
razón misma". 
 
Si bien es cierto que desde Kant se dividió disciplinariamente a la Filosofía, también lo es 
que desde los griegos hasta hoy se ha filosofado en problemas que actualmente 
podemos encuadrar en la Ética o la Estética, en la Gnoseología o la Lógica, en la 
Ontología o la Metafísica, etcétera. 
 
Aún más, se han desarrollado estudios filosóficos sobre ciencias que se desprendieron 
de la Filosofía, y se hace hoy Filosofía de la ciencia, de la educación, de la religión, 
Filosofía latinoamericana, etc., nuevamente se ocupa la reflexión filosófica de cualquier 
objeto de la realidad en su totalidad. 
 
Por otra parte, así como se separaron las Ciencias Sociales y Naturales, de la misma 
manera, a partir de la Filosofía (o en conjunto con las ciencias) se han generado otras 
disciplinas, ejemplo de ello es la Antropología filosófica, la Epistemología, la Sociología 
del conocimiento y de la Semiótica. 
 
Se dice, y además se fundamenta, que están en proceso de separación la Ética y la 
Lógica como disciplinas filosóficas para constituirse en ciencias particulares. La Lógica 
es considerada por algunos de sus especialistas como una ciencia formal, junto con la 
Matemática. Sea como fuere, entenderás la importancia de la Filosofía para el conjunto 
de los conocimientos sociales, la cultura y las ciencias. 
 
Ahora señalaremos brevemente cuáles son las disciplinas filosóficas para, después, 
tratar algunos problemas centrales de éstas y de la Filosofía en general. Con la 
descripción de las primeras y con la explicación de su problemática, entenderás un poco 
más.  
 
 
Metafísica 
 
Disciplina filosófica que estudia el ser en general, así como sus atributos esenciales. Su 
nombre proviene de las raíces griegas meta que significa más allá, y physis, que significa 
naturaleza; así, la Metafísica considera lo que está más allá de lo físico, o de nuestro 
mundo natural. Preocupación de la Metafísica es el ser en general; esto es, que va más 
allá de los aspectos particulares de ser (lo que es objeto de estudio de otra ciencias). 
Mientras que las demás disciplinas estudian una particularidad del ser en general, ésta lo 
estudia en su generalidad: busca las notas esenciales de todos los seres, es decir, la 
esencia del ser en general. 
 
La Metafísica se encuentra ligada a la filosofía de Aristóteles, para quien la Metafísica es 
la ciencia que estudia al ser en tanto ser; sin embargo, esta definición puede causarte 
confusión, por lo cual te pedimos que la consultes con tu profesor o asesor. 



38 

 
 

Ontología 
 
Disciplina filosófica que estudia al ente en cuanto ente, entendiendo por ente una parte 
del ser en general, que estudia la Metafísica; es decir, estudia lo que hace ser a los 
objetos. Desde la aparición del término en el siglo XVI, se refiere a una teoría formal de 
los objetos (utilizado en la acepción que aquí le damos). 
 
Con todo, las denominaciones metafísicas y ontología tienen un problema: el de los 
límites entre una y otra. Según José Ferrater Mora, todo lo que se refiere al "... más allá 
del ser visible y directamente experimentable, quedaría como objeto de la Metafísica 
especial, que sería efectivamente una Metafísica general y la Ontología se ocuparía, en 
cambio, sólo de formalidades, pero no sólo de un formalismo lógico." "La materia es 
aquello con lo cual se hace algo; la forma es aquello que determina la materia para ser 
algo, esto es, aquello por lo cual algo es lo que es." 
 
 
Ética 
 
Es la disciplina filosófica que estudia la moral y la conducta moral del hombre. Desde 
Sócrates, el conjunto de los estudios éticos ha sido, dentro de las disciplinas filosóficas, 
la vertiente con mayor tradición, junto con la Lógica; trata preeminentemente al hombre y 
su actuar en el conjunto social, a partir de normas, reglas o costumbres en uso que son 
reconocidas como la moral. 
 
Problemas importantes de la Ética son el bien, ¿qué es?, el mal, la validez de las normas 
morales, el acto moral, la justicia, la responsabilidad, la conciencia y la libertad morales. 
 
 
Lógica 
 
Disciplina filosófica que estudia todo lo relativo a la estructuración correcta del 
pensamiento. Proviene de las raíces griegas logos, razón, e ika, relativo a, de donde 
Lógica en "todo lo relativo a la razón". También se le considera como la ciencia que se 
ocupa del análisis de la forma de los razonamientos en términos de corrección e 
incorrección. Asimismo, proporciona métodos para demostrar la validez o invalidez de 
determinados argumentos. 
 
 
Gnoseología 
 
Disciplina filosófica que estudia la posibilidad y el origen de nuestros conocimientos. 
También conocida como Teoría del conocimiento, es la disciplina que ofrece teorías 
acerca de cómo conocemos, es decir, su objeto de estudio es el problema del 
conocimiento. 
 
Aunque desde los griegos se conceptuó la Gnoseología, hasta la Época Moderna se 
realizó con plena conciencia la elaboración de teorías explícitas sobre el asunto, porque 
el problema del método para obtener conocimientos y la estructura de los mismos fue 
fundamental para la consecuente inquietud del ambiente renacentista. 
 



39 

 
 

Según Raúl Gutiérrez Sáenz, existen cinco principales soluciones al problema del 
conocimiento: el Escepticismo (que niegan validez a todo conocimiento, lo mejor es 
dudar); el Empirismo (que sólo conceden capacidad cognoscitiva a los sentidos); el 
Racionalismo (que hace lo propio, pero con la razón); el Idealismo (postula que el sujeto 
es el que conoce independientemente de lo real, sólo captamos nuestras propias ideas), 
y el Realismo (que señalan que sí se pueden obtener conocimientos a partir del sujeto y 
la realidad por medio de los sentidos y la razón).20 
 
 
Estética 
 
Disciplina filosófica que estudia el arte en general, las formas y métodos de la creación 
artística y el problema de lo bello. 
 
El arte es una de las formas como el hombre explica la realidad, éste se encuentra con 
problemas en torno a qué es el arte y qué es la belleza en una obra de arte; de ahí que 
la Estética dé solución a estos problemas centrales relacionándolos dentro del 
correspondiente contexto histórico-cultural. La palabra "estética" hizo su aparición en el 
siglo XVIII al emplearla Alejandro Baumgarten (1714–1762), quien la utilizó con un 
significado restringido, llamándola "teoría de la sensibilidad". Desde tiempos antiguos, 
incluso en la prehistoria, esa reflexión sobre el arte y lo bello ha sido una de las 
preocupaciones principales de la Estética.  
 
 
 
     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
1. En forma individual, o por equipo, recorta en revistas y periódicos: noticias, artículos, 

encabezados o textos publicitarios que expresen algún problema filosófico y señala 
qué disciplina sería la encargada de estudiarlo. Ejemplo, en una nota policiaca se 
informa  que un padre maltrata físicamente a uno de sus hijos. Este sería un 
problema moral y la disciplina que tendría que abordarlo sería la Ética. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



40 

 
 

     
 

E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A   
     

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

META 

MÁS 
ALLÁ 

POSIBILIDAD 

y 
 

de 
nuestros 

que significan 

e 

que significan 

estudia al 

DISCIPLINAS FILOSÓFICAS 

METAFÍSICA 

NATURALEZA 

SER EN 
GENERAL 

SER EN 
GENERAL 

ENTE EN 
CUANTO AL 

ENTE 

ATRIBUTOS 
ESENCIALES 

ONTOLOGÍA 
LÓGICA ÉTICA 

PHYSIS 

HOMBRE 

GNOSEOLOGÍA 

MORAL 

proviene de las raíces 

así como sus 

estudia al 

entendiendo por 
ente una parte del 

estudia la 

del 

estudia todo lo 
relativo a la 

proviene de las 
raíces griegas 

del 

es decir 

También 
conocida como 

estudia 

las 

de la 

y el problema de lo 

ESTRUCTURACIÓN 
CORRECTA 

LOGOS IKE 

PENSAMIENTO 

RAZÓN RELATIVO A 

TODO LO 
RELATIVO A 
LA RAZÓN 

FORMAS MÉTODOS 

ORIGEN 

CONOCIMIENTOS 

ESTÉTICA 

ARTE 

TEORÍA DEL 
CONOCIMIENTO 

CREACIÓN ARTÍSTICA 

PROBLEMA DEL 
CONOCIMIENTO 

BELLO 

estudia la 

su objeto de 
estudio es el 

el los 



41 

 
 

Como has podido observar, debido a la variedad de objetos de estudio es que  la 
Filosofía se ha dividido en disciplinas que se especializan en el estudio de cada uno de 
los ámbitos de la realidad como pueden ser la moral, el arte, el conocimiento, la realidad 
última de las cosas, el sentido de la vida humana, entre otras muchas cuestiones más. 
 
El afán de conocimientos de la Filosofía abarca los dos planos de la realidad: el concreto 
y el abstracto; de ahí que los métodos para abordar uno y otro se adecuen a sus objetos 
de estudio. En ese intento de integrar su explicación, la Filosofía ha dado productos para 
que las ciencias reflexionen, pero, los avances y productos de las ciencias, a su vez, le 
han dado a la Filosofía elementos para su filosofar. 
 
 
 
1.1.5  PROBLEMAS FILOSÓFICOS: GNOSEOLÓGICOS, ÉTICOS Y ONTOLÓGICOS 
 
Empezaremos este último tema preguntándote: ¿Por qué investiga algo? Y ¿qué es lo 
que te mueve a investigar? Contestarías que investigas porque quieres, supuestamente, 
conocer. Si nuevamente te preguntamos, ¿por qué quieres conocer?, tal vez contestaría: 
"porque deseó saber más." Pero, ¿por qué deseas conocer más?, "pues para..." 
podríamos seguir preguntándote y tú contestándonos. La intención es descubrir por qué 
investigas algo. ¿Hubieras contestado que investigas porque eres ignorante?, 
seguramente no. Pero sí, lo que nos mueve a investigar es el desconocimiento de las 
cosas que se presentan en nuestra realidad, o bien su anormalidad o problemática. 
 
Si un profesor o asesor dejara alguna tarea que ya conoces, no la investigarías porque 
ya la conoces; de la misma manera, nosotros no investigamos lo que ya conocemos, 
sino lo que desconocemos o ignoramos. El filósofo tiene ese afán de conocimientos 
porque desconoce e ignora; su curiosidad le hace plantearse problemas que elabora al 
observar la realidad y, también, otros que no están dentro de ella. Estos últimos los 
abstrae de la realidad o los elabora en su pensamiento, por lo tanto, son problemas 
formales o abstractos; pero, por supuesto, los plantea para tratar de darle solución. 
 
Se ha dicho que por esa característica inquisitiva la Filosofía plantea esencialmente 
problemas, lo cual no está alejado de la realidad, pues ya los antiguos griegos se 
preguntaban sobre el universo, el hombre y el conocimiento, y, quizá alguna vez, te has 
hecho preguntas similares. 
 
Culminaremos ahora con los problemas ontológicos, éticos y gnoseológicos, pues ellos 
son algunos de los que más han causado controversia. 
 
El problema del ser o problema ontológico 
 
El problema del ser, visto ontológicamente, es sólo una parte o enfoque sobre la 
pregunta del ser en general; incluso, para algunos no habría diferencia entre Ontología y 
Metafísica. Por nuestra parte, preferimos diferenciar ambas disciplinas, así que 
hablaremos el problema del ser desde el punto de vista de las formalidades de los 
objetos materiales o concretos. 
 



42 

 
 

Lo primero que se debe que explicar es que todo lo que existe en la realidad como seres 
concretos, son seres orgánicos o inorgánicos, y dentro de esta realidad no existen más 
seres; pero en una realidad abstracta hay seres que existen, pero no son concretos. 
 
Seres racionales       1°  
 
Seres animales                2° 
 
Seres vegetales                         3°  Seres orgánicos 
 
Seres minerales                                  4°  Seres inorgánicos 
 
 
Lo segundo es el nombre de cada ser, que no es lo mismo que cada ser; por ejemplo, tú 
no te agotas en el nombre Pedro, eres más que eso, ¿recuerdas?, ya lo estudiaste en 
los inicios del capítulo. 
 
En tercer lugar, la forma como se utiliza el concepto ser es, a veces, a manera de 
afirmaciones: "yo soy un ser humano, racional, etcétera.", y, otras, como un atributo: "ser 
bueno, honesto, ser malo, etcétera". Asimismo, el concepto ser es una relación al actuar 
como verbo. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
En cuarto lugar se explica que lo que soy, en parte son mis características, que en 
conjunto conforman mi ser. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Con estos puntos guía hay más elementos para entender la problemática ontológica. 
 
 
 

HOMBRE 

-Alumno de 
Bachilleres 

-Moreno, 
-Culto, 
-Esbelto 

-racional 
-humano 
-sociable 
-feo 
-hijo 
bueno 

“Yo soy filósofo” 

Atributo que 
Hace ser 

Ser afirmativo 
y como verbo 
de relación. 



43 

 
 

     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
En forma individual, o en grupo, tratar de obtener una idea de lo que es cualquier cosa 
(un cuaderno, un lápiz, etc.) o incluso lo que eres tú mismo. Utiliza estos puntos guía y 
trata de aplicar un método cualquiera de los que has visto hasta aquí. Después discute 
con tus compañeros los resultados. Aquí se puede variar, haciendo que los mismos 
compañeros se traten de describir ontológicamente entre sí. 
__________________________________________________________________

__________________________________________________________________

__________________________________________________________________

__________________________________________________________________

__________________________________________________________________

__________________________________________________________________

__________________________________________________________________

__________________________________________________________________

__________________________________________________________________ 
 
 
El problema del deber ser o problema ético 
 
El problema del deber ser se refiere a los actos que realiza el individuo con respecto a 
normas morales o individuales. A lo largo de la historia, el hombre se ha preguntado 
asimismo: 
 

¿Qué debo hacer? 
¿Qué no debo hacer? 
¿Qué puedo hacer o dejar de hacer? 

 
Y en esa conducta del hombre se juega la libertad, la responsabilidad y la conciencia 
morales. Por ejemplo, resulta curioso constatar que, en ocasiones, cuando quieres, no 
debes; y al revés, cuando debes, no siempre quieres. Quieres permanecer más tiempo 
en la fiesta, pero tal vez no debas; quieres relacionarte amorosamente con varias 
muchachas a la vez, pero no debes o te han dicho que no debes; debes ir al escuela, 
pero no quieres, o no siempre quieres, debes estudiar y hacer la tarea, pero no quieres. 
 
Ante estas contradicciones, lo que se debe hacer es elegir. Por otra parte, es 
importantísima la acción del Hombre, pues es ahí, donde uno se construye a sí mismo. 
¿Cómo actuar? ¿Soy libre o estoy obligado con algunas acciones? ¿Quién pone las 
reglas de conducta moral? ¿Son las mejores? ¿Se pueden cambiar? 
 
El problema del deber ser nos lleva a tomar conciencia de nuestra conducta; y donde se 
actuaba por actuar, ahora se actúa conscientemente, dirigiendo la acción hacia la propia 
superación. 
 



44 

 
 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
1. En forma individual o en equipo, señala que conductas son causadas por algún 

conjunto de reglas; da unos ejemplos y después discútelos con tus compañeros. 
Ejemplo: 

 
            Conducta                                              Conjunto de reglas  
 
     -Llegar temprano a casa                         Las de casa, las de mi padre 
     -Persignarse ante una virgen                 Religiosas 
     _______________________               ________________________ 

     _______________________              ________________________ 

     _______________________              ________________________ 

     _______________________              ________________________ 

     _______________________              ________________________ 
 
 
 
El problema del conocer o problema gnoseológico 
 

El problema del conocer puede enfocarse desde la teoría del conocimiento o desde la 
Lógica; la Epistemología  se ha encargado de estudiar el conocimiento científico. 
 
Ante lo gnoseológico pregúntate, ¿cómo sé que conozco? Sabes que piensas, pero 
nunca te has puesto a pensar cómo piensas. ¿Qué mecanismos se desarrollan en tu 
pensamiento para producir ideas? Tienes ideas, por supuesto, pero, ¿cómo las 
elaboras? 
 
En muchas ocasiones los problemas gnoseológicos pueden ser muy evidentes y fáciles 
para ti. Responder que se conoce por medio de los sentidos y la razón resulta obvio; 
pero no lo fue así entre empirista y racionalistas que en el siglo XVII entablaron una 
polémica al respecto. 
 
Por otra parte, consideramos que algo de lo que considera la Lógica y la teoría del 
conocimiento ya lo sabes, solo se trata, ahora, de que sepas algo del proceso. Por 
ejemplo, cuando algo es verdadero, se utiliza un criterio de verdad; el más utilizado es el 
de correspondencia con la realidad: cuando algo que se afirma corresponde con lo que 
existe realmente, es verdadero. Este criterio es, primordialmente, el de las Ciencias 
Naturales. Pues bien, llega a casa y dile a un niño de cuatro años (o más o menos de 
esa edad) que hay en la cocina pastel del que le gusta. Lo primero que hará el niño será 
ver si es cierto, pero no saldrá de la cocina diciendo: “según mi criterio de verdad como 
correspondencia con la realidad, lo que me has dicho es falso”. Simplemente lo llevará a 
cabo, aún sin saberlo. 
 



45 

 
 

Por ello decimos que hacemos las operaciones lógicas, pero desconocemos como es el 
proceso. Como conocemos, cuál es el proceso del pensamiento y que validez tienen 
esos conocimientos son preguntas importantes de la Gnoseología.  
 

 

     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
En forma individual, o en equipo, contesta las siguientes preguntas, sin recurrir a libros 
(después se verificará), lo importante es tu conocimiento adquirido. 
 
1. ¿Cuáles son las formas lógicas del pensamiento?  

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
2. ¿En qué consiste cada una de ellas? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



46 

 
 

     
 

E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A   
     

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PROBLEMAS FILOSÓFICOS 

ONTOLÓGICO 

PROBLEMA 
DEL SER 

FORMALIDADES 

ÉTICO 

PROBLEMA DEL 
DEBE SER 

INDIVIDUALES 

GNOSEOLÓGICO 

INDIVIDUO OBJETOS 
CONCRETOS 

se aborda desde 
las 

o el 

el 

de los 

se refiere a 
los 

son 

el 

ACTOS 

NORMAS 
MORALES 

PROBLEMA 
DEL 

CONOCER 

TEORÍA DEL 
CONOCIMIENTO 

LÓGICA 

¿CÓMO SÉ QUE 
CONOZCO? 

¿CÓMO SE ELABORAN 
LAS IDEAS? 

que realiza el 

con respecto 
a 

o 

puede enfocarse desde 

se cuestiona 

así como 

o el o el 

el 



47 

 
 

     

 R E C A P I T U L A C I Ó N  
 

     

 
Filosofar no es tan fácil cuando de esa acción se esperan respuestas que satisfagan la 
curiosidad del hombre. Pero ya lo dijimos: sólo filosofando se es filósofo. Puesto que la 
filosofía responde a los problemas de su tiempo, es necesario estudiar la tradición para 
que, junto con ella, aprendamos a filosofar con Aristóteles, Descartes, Kant, Nietszche o 
Nezahualcoyotl, y al aplicar ese conocimiento y esa acción al tratamiento de los 
problemas contemporáneos, y filosofar sobre lo que se nos presenta extraño o 
problemático en nuestro horizonte cotidiano. 
 

Se realizó una aproximación a tres definiciones de Filosofía a partir de varios 
conceptos. La primera definición de la Filosofía que abordamos, se refiere a las 
características del filosofar y del filósofo. Filosofía proviene de las raíces griegas 
“philein” y “sophia” que significa: amante y sabiduría, es decir, amor a la sabiduría. Sus 
características en la Antigua Grecia fueron las de un saber libre y desinteresado. La 
segunda definición de la Filosofía, es la planteada por el filósofo Guillermo Dilthey en el 
siglo XIX, el cual, la consideró como una “concepción del mundo y de la vida”, pues 
afirma que independientemente de la etapa histórica y de las preocupaciones 
diferentes, los filósofos de todas las épocas han querido dar su visión del mundo y de 
la vida. Por último, la tercera definición considera a la Filosofía como una actividad: 
autónoma, metódica y racional, que trata de integrar todos los conocimientos para 
explicar al ser humano, su vida y su hacer en este mundo.  
 
Asimismo, se consideró el carácter histórico-cultural de la Filosofía. La característica 
principal de la Filosofía es que se produce en la sociedad y a través de la Historia, de 
ahí viene su carácter histórico-cultural. La sociedad produce modos de vida que 
diferencian, o asemejan, a un grupo humano de otro. De esas formas o modos de vida, 
a una se le conoce como cultura. La cultura es el conjunto de manifestaciones tanto 
materiales como espirituales del hombre en general, sus expresiones se pueden 
representar en la religión, el arte en general, la filosofía y la ciencia. Respecto a esto, la 
Sociedad, según Marx, se parece a un “edificio” donde los “cimientos” son la base 
económica, es decir, la infraestructura, que se refiere al vestido, la alimentación y los 
servicios; y la “azotea” corresponde a la conciencia social, es decir, la superestructura, 
que se refiere al arte, a la ciencia y a la filosofía. 
 
El conocer un proceso en donde intervienen el sujeto, el objeto y la sociedad, y en el que 
los dos primeros están inmersos, implica saber algunos métodos o vías para tratar 
algunos problemas. La Filosofía te los proporciona, pero no queremos dejar que la 
impresión de que ella es "el conocimiento de todos los conocimientos", pues tiene 
muchas aspiraciones, pero sobre todo es modesta y humana. 
 



48 

 
 

El objeto de estudio de la Filosofía es la Totalidad o el Ser, es decir, todo lo que existe, 
tanto seres abstractos como concretos. Dicho de otra manera, la Filosofía abarca la 
totalidad de lo real. Sin embargo, para llevar a cabo sus propósitos, la Filosofía hace 
uso de métodos, algunos de los cuales son: el método mayéutico, el dialéctico y el 
fenomenológico. El método mayéutico, consiste en un interrogatorio hasta llegar al 
conocimiento, es decir, se hace “dar a luz” los conceptos; el método dialéctico, se 
aplica a lo que está en constante cambio, movimiento y transformación, con base en 
contradicciones y enfrentamiento de los elementos contrarios; por último, el método 
fenomenológico, busca la esencia de las cosas partiendo de lo que se manifiesta a la 
conciencia, es decir, los fenómenos.  
 
El conocer un proceso en donde intervienen el sujeto, el objeto y la sociedad, y en el que 
los dos primeros están inmersos, implica saber algunos métodos o vías para tratar 
algunos problemas. La Filosofía te los proporciona, pero no queremos dejar que la 
impresión de que ella es "el conocimiento de todos los conocimientos", pues tiene 
muchas aspiraciones, pero sobre todo es modesta y humana. 
 
Como has podido observar, debido a la variedad de los objetos de estudio es que la 
Filosofía se ha divido en disciplinas que se especializan en el estudio de cada uno de 
los ámbitos de la realidad, tal como se muestra en el siguiente cuadro:  
 
 

Disciplinas filosóficas Objeto de estudio 

Metafísica Estudia al ser en general, así como sus 
atributos esenciales.  

Ontología Estudia al ente en cuanto ente, 
entendiendo por ente una parte del ser 
en general.  

Ética Estudia la Moral y la conducta moral del 
hombre. 

Lógica Estudia todo lo relativo a la 
estructuración correcta del pensamiento.  

Gnoseología Estudia la posibilidad y origen de 
nuestros conocimientos, también 
conocida como Teoría del conocimiento.  

Estética Estudia el arte, las formas y los métodos 
de la creación artística, y el problema de 
lo bello.  

 



49 

 
 

Por último, se comprendieron tres problemas filosóficos planteados por la Ontología, la 
Ética y la Gnoseología. El problema ontológico o el problema del ser, se aborda desde 
la formalidades de los objeto concretos. El problema ético o el problema del deber ser, 
se refiere a los actos que realiza el individuo con respecto a normas morales o 
individuales. Y el problema gnoseológico o el problema del Conocer, que puede 
enfocarse desde la Teoría del Conocimiento o desde la Lógica, se cuestiona ¿cómo sé 
que conozco?, así como ¿cómo se elaboran las ideas? 
 
Con la Filosofía no se inventan mediciones, o se curan enfermos, o se conservan 
economías, o se construyen edificios y puentes; simplemente se produce ideas, se 
responden y resuelven problemas de la realidad y, con ello, se moldea en los 
pensamientos del Hombre. Nada más… pero tampoco nada menos. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



50 

 
 

     
 

A C T I V I D A D E S  I N T E G R A L E S   
     

 
I. Realiza un análisis del siguiente texto y después contesta lo que implica el 

cuestionario. Es probable que las respuestas no estén incluidas totalmente en el 
texto, pero a partir del contenido del capítulo se pueden deducir; trata de apoyarte en 
él para tus respuestas. 

 
No es verdad que radicalmente exista sólo la conciencia, el pensar, el yo. La 
verdad es que existo yo con mi mundo, en verlo, imaginarlo, pensarlo, amarlo, 
estar triste o alegre en él y por él, moverme en él transformarlo y sufrirlo. Nada 
de esto podría serlo yo si el mundo no coexistiese conmigo, ante mi, en mi 
derredor, aparentándome, manifestándome, entusiasmándome, acongojándome. 
 
Pero ¿qué es esto? ¿Con qué hemos topado indeliberadamente? Eso, ese 
hecho racional de alguien que ve y ama y odia y quiere un mundo y en él se 
mueve y por él sufre y en él se esfuerza -- es lo que desde siempre se llama en 
el más humilde y universal vocabulario <<mi vida>>. ¿Qué es esto? Es 
sencillamente que la realidad primordial, el hecho de todos los hechos, el dato 
para el Universo, lo que me he estado es... <<mi vida>> -- no mi yo sólo, no mi 
conciencia hermética, estas cosas son ya interpretaciones, la interpretación 
idealista. Me es dada <<mi vida>>, y mi vida es ante todo un hallarme yo en el 
mundo; y no así vagamente, si no en este mundo, en el de ahora y no así 
vagamente en este teatro, si no en este instante, haciendo lo que estoy haciendo 
en él, en este pedazo teatral del mundo vital -- esto es filosofando. Se acabaron 
las abstracciones. Al buscar el hecho indubitable no me encuentro con la cosa 
genérica pensamiento, sino con esto: yo que pienso en el hecho radical yo que 
ahora filosofo. He aquí cómo la Filosofía lo primero que encuentra es  el hecho 
de alguien que filosofa, que requiere pensar el Universo y para ello busca algo 
indubitable. Pero encuentra, nótelo bien, no una teoría filosófica, sino al filósofo  
filosofando, es decir, viviendo ahora la actividad de filosofar como luego, ese 
mismo filósofo (...) encuentra al filosofar, el teorizar como acto y hecho vital, 
como un detalle de su vida y en su vida enorme, alegre y triste, esperanzadora y 
pesarosa. 
 
Lo primero, pues, que ha de hacer la Filosofía es definir ese dato, definir lo que 
es <<mi vida>>, la de cada cual. (...) Por tanto el problema radical de la Filosofía 
es definir ese modo de ser, esa realidad primaria que llamamos <<nuestra 
vida>>. Ahora bien, vivir es lo que nadie puede hacer por mi -- la vida es 
intransferible --, no es un concepto abstracto, es mi ser individualísimo. Por vez 
primera la Filosofía no parte de esa abstracción".21 

 



51 

 
 

Argumenta tus respuestas. 
 
1. ¿Cuáles son las características del filosofar en Ortega y Gasset? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
2. ¿Por qué supones que no parte de una teoría filosófica, sino de filosofar? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

 
3. ¿Cuál es el objeto de estudio de filosofar? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
4. ¿Cuál supones que sea el método filosófico más útil para su objeto de estudio? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
5. ¿A qué rama de la Filosofía se podría integrar su preocupación? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
6. Argumenta a qué tipo de problema apunta el texto: ontológico, gnoseológico o ético. 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
II. Contesta las siguientes preguntas en relación al capítulo que terminaste de revisar. 
 
 
1 ¿Cómo define a la Filosofía Aristóteles? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 



52 

 
 

2. ¿Cuál es el objeto de estudio de la filosofía  según Platón? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

 
3. Según Guillermo Dilthey ¿cuáles son los rasgos distintivos de la Filosofía?  

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
4. Desarrolla brevemente el concepto de Historia. 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
5. Según Nicolás Abbagnano ¿qué es la sociedad? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

 
6. Desarrolla brevemente el concepto de cultura. 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

 
7. ¿Cuáles fueron los problemas centrales que abordaron los filósofos griegos? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
8. ¿Cuál es el objeto de estudio de la Filosofía? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

 
9. ¿En qué consiste el método mayéutico? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 



53 

 
 

10. Explica brevemente el método dialéctico desde la perspectiva de Hegel. 
_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 

 
11. ¿En qué consiste el método fenomenológico? 

_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 

 
12. ¿Cuál es el objeto de estudio de la Metafísica? 

_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 

 
13. ¿Cuál es el objeto de estudio de la Ética? 

_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 

 
14. ¿Cuál es objeto de estudio de la Lógica? 

_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 

 
15. ¿Cuál es el objeto de estudio de la Estética? 

_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 
_____________________________________________________________ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



54 

 
 

     
 

A U T O E V A L U A C I Ó N   
     

 
A continuación indicamos, en forma concreta las posibilidades de respuesta de la 
actividad anterior, no están, por lo mismo, desarrolladas, pero te permitirán conocer el 
grado de comprensión y acercamiento de tus conocimientos y, sobre todo, el manejo que 
hiciste de ellos en tus respuestas. 
 
I. 
 
1. Crítico, inquisitivo, fundamentador, racional, objetivo. 
 
2. Porque las condiciones de vida o los problemas cambian de una época histórica a 

otra (o al menos la forma como son tratados), pero la acción del filosofar es casi la 
misma en los filósofos y la médula de lo filosófico igual. 

 
3. La vida en toda su riqueza y diversidad, y la forma como la vive el individuo. 
 
4. Ante la pregunta ¿qué es la vida, <<mi vida>>?, el más apropiado parece ser el 

fenomenológico. 
 
5. A la Ontología y, probablemente, a la Gnoseología (dependiendo de la 

argumentación). 
 

6. Al del Ser (en enfoque ontológico) y, dependiendo de la argumentación, a los otros 
dos. 

 
 
II. 
 
1. La filosofía es una ciencia universal, difícil, rigurosa, didáctica, preferible, principal y 

divina. 
 
2. La ascensión de la personalidad y la sociedad humana por medio de la sabiduría.  
 
3. - tendencia a la universalidad. 

- afán de fundamentalidad. 
- sistematicidad o metocidad. 
- racionalidad.  

 
4. Historia es el relato de los acontecimientos y de los hechos importantes que han 

ocurrido en el desarrollo de la vida de las sociedades y la humanidad.  
 



55 

 
 

5. Es el campo de las relaciones intersubjetivas, o sea, de las relaciones humanas de 
comunicación y, por lo tanto, también la totalidad de los individuos entre los cuales 
existen estas relaciones, en forma condicionada o determinada de una u otra 
forma. 

 
6. La cultura es el conjunto de las manifestaciones, tanto materiales como 

espirituales del hombre en general.  
 
7. La naturaleza, el hombre y el ser supremo.  
 
8. El objeto de estudio de la Filosofía es la Totalidad o el Ser.  
 
9. El método mayéutico consiste en un interrogatorio hasta llegar al conocimiento, es 

decir, durante su desarrollo se van descubriendo los conceptos. 
 
10. Hegel formuló su método dialéctico de la siguiente forma: tesis contra antítesis 

igual a síntesis; explicando con ello que existen procesos en el desarrollo de algo 
a través de contradicciones entre contrarios, lo cual daba un nuevo estado con 
nivel: la síntesis. 

 
11. Busca la esencia de las cosas, partiendo de lo que se manifiesta a la conciencia, 

es decir, los fenómenos. 
 
12. El objeto de estudio de la Metafísica es el Ser en general, así como sus atributos 

esenciales. 
 
13. El objeto de estudio de la Ética es la Moral, y la conducta moral del hombre. 
 
14. La Lógica estudia todo lo relativo a la estructuración correcta del pensamiento. 
 
15. El objeto de estudio de la Estética es el arte, las formas y los métodos de la 

creación artística, y el problema de lo bello. 
 



56 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



57 

 
 

     

 C A P Í T U L O  2  
 

     

LA FILOSOFÍA Y SU RELACIÓN CON OTRAS ÁREAS 
DE LA CULTURA 

 
 
 
2.1 CARACTERIZACIÓN DE LA CULTURA 
 
 
2.2 FILOSOFÍA E IDEOLOGÍA 
 

2.2.1  Diferencias entre Filosofía e Ideología 
 

2.2.2  Relación entre Filosofía e Ideología 
 
 
2.3 FILOSOFÍA Y POLÍTICA 
 

2.2.3  Relaciones entre la Filosofía y la Política y su Carácter Histórico–Cultural 
 



58 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



59 

 
 

     

 P R O P Ó S I T O  
 

     

 
 
 
¿QUÉ APRENDERÁS?  
 
 
 
- Entiendas el carácter integrador de la Filosofía relacionando los problemas 

gnoseológicos éticos y ontológicos con otras áreas de la cultura para que comprendas 
cómo la Filosofía complementa e integra los saberes parciales de otras disciplinas. 

 
- Analices dichas relaciones a partir de los conceptos de cultura, arte, ciencia, ideología y 

política. 
 
 
 
 
                               ¿CÓMO LO APRENDERÁS? 
 
 
 
- Relacionando ciencia y Filosofía identificando que esta última proporciona 

explicaciones éticas y gnoseológicas que no contempla la ciencia con lo que podrás 
comprender problemas posteriores. 

 
- Relacionando a la Filosofía con la Política y la Ideología, distinguiendo como la 

Filosofía puede sostener o derribar teorías de dominación económica ideológica y 
política. 



60 

 
 

 
 
 
 
                                                                  ¿PARA QUÉ LO APRENDERÁS? 
 
 
 
- Para que desarrolles tu capacidad de reflexión filosófica ante los productos culturales 

que actualmente estamos viviendo. 
 
- Comprendiendo que la Filosofía da respuestas completas a situaciones planteadas por 

otros campos de la cultura. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



61 

 
 

CAPÍTULO 2 
LA FILOSOFÍA Y SU RELACIÓN CON OTRAS ÁREAS 

DE LA CULTURA 
 
 
2.1  CARACTERIZACIÓN DE LA CULTURA 
 
Probablemente has tenido la oportunidad de viajar, de conocer a personas que piensan 
diferente a ti, que visten de distinta manera y se alimentan con cosas que tal vez ni se te 
hubiera ocurrido comer jamás; quizá en alguna revista o programa televisivo te han 
mostrado otros pueblos, culturas diferentes a la tuya en las que es permisible tal o cual 
acción que en tu comunidad se prohíbe o, por el contrario, se ha despertado tu asombro 
al descubrir que tus valores, tus creencias o tu forma de vida, son vistas por otros 
pueblos como impropias. Ante ese panorama la pregunta obligada es ¿quién está bien? 
Sin embargo, el problema no es calificar las acciones de otras en función de nuestra 
propia concepción, sino considerar que únicamente a partir de nuestra cultura se explica 
todo sin poner en duda el marco desde el cual interpretamos. 
 
Si es así, te invitamos a responder las siguientes cuestiones: 
 

¿Por qué existen diferentes culturas? 
¿Qué elementos constituyen y caracterizan una cultura? 
¿Qué relación guardan entre sí los elementos de una cultura? 
¿Por qué no son reconocidos los mismos valores por hombres de diferentes 

culturas? 
¿En qué se basa una cultura para afirmarse como superior respecto de otras? 
¿Por qué alguna cultura se erige como prototipo de la humanidad? 

 

 
 



62 

 
 

Pretender la caracterización de la cultura nos obliga a recordar que este concepto, como 
cualquier otro, ha sido acuñado a través del tiempo, con la intervención de estudiosos de 
diferentes disciplinas que han querido delimitar aquella parte de la realidad a la que han 
de distinguir de la naturaleza. Así pues, como primera característica de la cultura, 
observamos que se coincide en que es algo distinto a la naturaleza, a lo que está ahí sin 
la intervención del hombre; la cultura es aquella parte de la realidad que ha sido puesta, 
creada, reproducida y administrada permanentemente por el género humano. 
 
La cultura es un todo integral, constituido por los utensilios y bienes que los hombres 
emplean y consumen para la supervivencia de su especie, el cuerpo de normas que 
regula las relaciones internas subjetivas en los diversos grupos sociales, las ideas, las 
artesanías, las creencias y las costumbres. Pero esto no quiere decir que efectivamente 
se encuentre dividido nuestro entorno; por una parte, lo dado, la naturaleza, que nada 
tuviera que ver con los hombres, y por otro lado, lo puesto, la cultura, lo que existe 
gracias a la acción creadora de nuestra especie. En realidad, no es así, ya que la sola 
presencia de algunos de los entes naturales extraídos de su contexto original para 
formar parte de un ambiente secundario creado por el ser humano para subsistir, es una 
clara muestra de que no vamos a encontrar a la naturaleza frente a la cultura en un 
espacio perfectamente definido. Así como la presencia de hombres o sus obras en 
medio de una exuberante selva, son una huella que ha trascendido el tiempo, 
demostrando que no es inquebrantable el límite de la naturaleza. 
 
Ese ambiente secundario al que hacemos referencia es resultado de la acción de los 
hombres en el mundo, es la respuesta que el género humano ha dado a los problemas 
planteados por las necesidades nutricias, reproductivas e higiénicas que dependen del 
medio físico y la capacidad de adaptación del grupo. Es decir, los hombres al tomar 
conciencia de sus necesidades, se incrementa el instinto exploratorio para aprovechar 
cualquier oportunidad que se vaya presentado durante la búsqueda de lo que se requiere 
para satisfacer las necesidades y de esta manera garantizar la supervivencia de la 
especie que, a diferencia de otras especies animales, no sólo se adapta al medio sino 
que adapta y somete el medio, lo transforma y crea, a partir de lo que el mismo medio le 
ofrece,  poniendo algo que ya no sólo es producto de su hacer sino que va constituyendo 
su nuevo ambiente, más seguro, más cómodo y propicio para llevar a cabo nuevas 
creaciones de acuerdo con un proyecto de vida en el que ya figura como una nueva 
necesidad la renovación de ese medio ambiente secundario o artificial. 
 
Pero ¿cómo lograr que lo creado no perezca? ¿Cómo reproducirlo? 
 
No cabe duda que el sustrato material de la cultura, los artefactos, los utensilios y todo 
aquello que para su creación requirió de alguna materia, además de la inventiva 
humana, tuvo que ser usado y, en cierta medida, compartido por el grupo. Pues el uso, el 
intercambio y el consumo de bienes que la naturaleza no había sido capaz de engendrar, 
requieren  ser producidos, mantenidos y renovados constantemente; en consecuencia, 
son indispensables algunas formas de organización económica aun en las culturas más 
primitivas. Mediante la organización en grupos cooperativos y también por el desarrollo 
del conocimiento y un sentido del valor, ha sido posible que la tradición cultural sea 
transmitida de generación en generación.  
 



63 

 
 

De esta manera es como simultáneamente el ser humano ha creado algo más que 
satisfactores de sus necesidades básicas, ha "traído" a su mundo algo más que 
utensilios para guarecerse, vestirse y protegerse de la intemperie o del enemigo; ha 
producido la cultura un nuevo ambiente en el que creadores y destinatarios, se han visto 
forzados a mantenerse en ese sitio privilegiado ligándose a nuevas necesidades que, 
derivadas de su ambiente artificial, exigen ser satisfechas. 
 
La herencia cultural surge así como una necesidad de segundo orden, no por ser menos 
importante sino porque, al satisfacer las necesidades básicas y crear un ambiente 
artificial, se deriva de la ubicación del hombre en el mundo. Digamos que al pretender  el 
hombre "eternizar" ese ambiente secundario, desarrolla actividades que le den la 
seguridad de la existencia de lo que ha creado a través del tiempo, a pesar de que ya no 
se encuentre allí. El hombre se esfuerza por hacer algo que le garantice su tranquilidad 
al saber que su descendencia no carecerá de nada o, mínimamente, disfrutará de lo que 
sus ancestros tuvieron oportunidad de disponer. Esta nueva necesidad   ha de obligarlo 
a dedicar un tiempo considerable al desarrollo y perfeccionamiento de métodos y 
mecanismos de carácter educativo que faciliten la comunicación, es decir, compartir en y 
con el grupo lo que es común y, de esta manera, sea también el dominio de futuros 
miembros de la comunidad. La educación garantiza la supervivencia de la especie y en 
tanto que es producto de la acción del hombre en el mundo, constituye a la cultura; 
aunque la cultura no es exclusivamente educación. A pesar de que tradicionalmente se 
han considerado la misma cosa la cultura no se reduce a la educación, esta última es un 
elemento constitutivo de la cultura y uno de los medios que eficazmente ha coadyuvado 
a la herencia cultural. 
 
También la actividad económica ha propiciado la cooperación y diversas formas de 
realización de los hombres entre sí y con la naturaleza, para la producción organizada de 
los bienes necesarios para la subsistencia de la especie y de otros bienes que devienen 
como necesidades derivadas del ambiente artificial creado por y para los hombres. La 
actividad económica en tanto que es el resultado de la planeación que el hombre ha 
efectuado para sistematizar sus producciones, es una creación del hombre y, como tal, 
es parte de lo puesto por el hombre en el mundo, es cultura. 
 
La actividad económica, como todas las actividades que el hombre ha tenido que realizar 
en relación con otros de su misma especie, ha requerido de normas que regulen y  
legitimen su ejercicio: la normatividad se ha vuelto indispensable para la convivencia 
humana en grupo. Las reglas, los códigos, las leyes, entre otros, constituyen, hasta 
nuestros días, el marco de la normatividad a partir del cual se sanciona la conducta de 
los que integran una comunidad; pues para ese fin han sido creadas. Solamente el 
género humano ha sido capaz de regular sus actos, erigiéndose como juez de lo que él 
mismo protagoniza. Pero además ha sido capaz de "regular" el comportamiento de lo 
que no provoca (los fenómenos naturales), al menos esa ha sido su pretensión desde 
que su necesidad de dominio de la naturaleza representó un reto (por descubrir los 
secretos de la naturaleza, conocer su comportamiento, describirlo con exactitud, 
interpretarlo y hasta predecirlo); ha llegado a imponer a la naturaleza un marco 
normativo según el cual debe comportarse. Esto es un ejemplo de la manera como la 
intervención del ser humano en el mundo ha incluido a la naturaleza en su nuevo 
ambiente artificial: con la ciencia ha puesto leyes a lo dado, y eso también es cultura. 



64 

 
 

Pero tampoco ha escapado a la actividad creativa de los hombres aquello que no han 
podido comprender ni dominar, todo, absolutamente todo, ha sido "tocado por la mano 
del hombre". Siendo más precisos, nada ha quedado fuera de la inteligente  creación 
humana. La religión, por ejemplo, ha sido desde siempre la reacción humana que ha 
trascendido espacio y tiempo, es  el recurso  que el hombre se ha inventado para 
consolarse al no poder crear lo que resuelva los problemas y necesidades que han 
derivado de su ambiente secundario; digamos que el hombre para superar su impotencia 
y finitud, ha resuelto inteligentemente crear y creer en un ser divino, que también forma 
parte de su ambiente artificial, su cultura. 
 
A medida que hemos satisfecho las necesidades básicas, hemos quedado sujetos a 
nuevas necesidades culturales, que imponen a las sociedades un tipo secundario de 
determinismo, al que no escapan el arte y la recreación. 
 
Es increíble que una criatura tan desprovista de recursos naturales para su defensa, que 
está sometida a un largo periodo de crianza antes de lograr su madurez y valerse por sí 
misma, sea la única capaz de crearse un mundo a imagen y semejanza, producto de la 
actividad que una masa que tan sólo 1 1/2 Kg. realiza mediante pequeñísimas descargas 
eléctricas provocadas por las conexiones de sus células. Tal vez fue la convicción de su 
insignificancia lo que obligó al ser humano a canalizar todo esfuerzo físico e intelectual 
en la construcción de un mundo potencialmente ilimitado, creando alrededor de sí mismo 
grandiosas y sorprendentes cosas con su temporal y frágil existencia. 
 
Y algo más que cosas, el hombre ha creado las formas y mecanismos para legitimar sus 
actos creativos y todo lo que a partir de ellas produzca: ha generado la razón de ser y 
existir de todo cuanto proviene de él. Ha dado origen a unidades de organización 
humana en torno a alguna necesidad o valor de importancia para el grupo, ha creado las 
instituciones como medio a través del cual se reconoce, justifica, legaliza y difunde la 
praxis de los integrantes de la comunidad. Por lo que la cultura es un compuesto integral 
de instituciones (algunas de ellas autónomas y otras coordinadas) está constituida por 
una serie de principios tales como la comunidad de sangre (a través de la 
descendencia); la contigüidad en el espacio, relacionada con la cooperación; las 
actividades especializadas; el principio del uso del poder de organización política; las 
creencias, las necesidades  instrumentales e integrativas que dan sentido a las prácticas 
y satisfacen las necesidades básicas. 
 
Por lo tanto cada cultura alcanza su plenitud y autosuficiencia por el hecho de satisfacer 
el conjunto de necesidades básicas (esenciales para la existencia), instrumentales 
(aquellas que posibilitan la relación de los hombres entre sí y con la naturaleza por su 
mediación) e integrativas (aquellas que muestran su influjo con respecto a ciertos modos 
de acción concertada, implicando una serie de valores alrededor de los que se 
congregan los seres humanos). 
 
Y a pesar de las pretensiones de hegemonía que pueda tener cualquier cultura en 
relación con otras, no es válido desconocer la diversidad cultural ni privilegiar alguna 
como el prototipo de cultura, existen tantas culturas como agrupaciones humanas que se 
caracterizan por su peculiar manera de satisfacer sus necesidades básicas, 
instrumentales e integrativas para alcanzar su plenitud o autosuficiencia. 



65 

 
 

Así, por ejemplo, la diferencia en el vestir, en los hábitos alimenticios o en la forma y 
materiales de construcción de la habitación, no debe ser un criterio para señalar la 
supremacía de una cultura respecto de otras; como tampoco justificaría ese calificativo el 
uso de distintos instrumentos para transformar a la naturaleza, las formas de 
organización para la producción o las leyes, ritos y valores que dan sentido y justifican 
las prácticas que los sujetos realizan al interior de cada grupo. Sólo son manifestaciones 
del relativismo cultural, es decir, de la validez que todas y cada una de las culturas tienen 
en el tiempo y en el espacio, por su manera peculiar en que cada una de ellas se han ido 
conformando. 
 
Cada cultura es el resultado de la manera como los hombres que la constituyen han 
interactuado con su medio (relación con el mundo o proxemia) y entre sí (relaciones 
intersubjetivas, entre sujetos o proximidad); digamos que además de ser el resultado de 
la creación humana en cuanto a su existencia física cada cultura es el resultado del 
significado que dicha creación adquiere en relación con un contexto extrasomático: de la 
capacidad que el ser humano tiene para significar su creación sin que resulte necesario 
explicarla a partir de las funciones que nuestro organismo desempeña para simbolizarla. 
Las acciones (percepción, conceptualización, imaginación, manipulación y realización 
fónica) que históricamente el ser humano ha realizado para crear, no constituyen 
elementos indispensables para comprender el significado que a dicha acción se le 
atribuye, porque se interpreta en relación con el contexto en que el hombre la "pone" y 
cobra sentido en cada contexto en cuanto que constituye un ambiente secundario donde 
-en cierta forma- el significado que tiene para... trasciende a su creador. 
 
La cultura son cosas y acontecimientos que se consideran en un contexto extrasomático 
y se manifiestan temporalmente en tres niveles: intraorgánico (en los organismos 
humanos en forma de creencias, conceptos, emociones, actitudes); interorgánico (en el 
proceso de interacción social entre los seres humanos en forma de normatividad jurídica, 
económica, moral); extraorgánico (en los objetos materiales -hachas, ferrocarriles, 
computadoras, fábricas-  que rodean a los organismos humanos integrados en las 
pautas de interacción social). 
 
Por lo que resultaría simple hablar de la cultura en cuanto a su manifestación material e 
inmaterial atendiendo a lo tangible o no de la creación humana. En cambio distinguir 
aspectos de la cultura, más que "tipos", nos obliga a considerar que el ser humano es la 
única criatura capaz de simbolizar y que en sus obras estarán presentes los aspectos 
objetivos y subjetivos de su cultura: pues un objeto material también tiene componentes 
subjetivos  en el cúmulo de significados que cada individuo abstrae del objeto, de su 
relación con él y de la interacción con su grupo; así mismo los conceptos y creencias 
están ligados a manifestaciones externas (el lenguaje, la expresión corporal, la conducta) 
que las "sacan" del organismo humano donde tiene lugar, constituyendo el aspecto  
material de una creación exclusivamente intelectual. 
 



66 

 
 

En la realidad, la cultura no parece separada de los individuos, pero desde el punto de 
vista científico, ambos pueden ser desconectados: la cultura es la variable  
independiente y la conducta de un pueblo es la variable dependiente que se manifiesta  
en función de aquélla. El hombre es cultura, su quehacer y su pensar tienen sentido y se 
dan en función de su cultura; no sólo es productor de su cultura, los cambios en su 
conducta expresan los cambio que en  él se operan como resultado de las 
transformaciones culturales. La cultura va adquiriendo cierta autonomía en relación con 
su creador, no así el hombre con respecto a su creación. 
 
Constituyendo de esta manera, un marco de interpretación o estructuras de significación 
socialmente establecidas a partir de las cuales explica, interpreta, conceptualiza, 
significa, valora y da sentido a las cosas y asimismo en cada momento histórico. El ser y 
hacer del hombre son referidos a una cultura, pero la cultura se relativiza en el espacio y 
el tiempo, de ahí su carácter histórico. 
 
Razón por la cual todo lo que se quiere o necesita conocer es referido a un contexto 
histórico-cultural en el que tiene significado, sin poder evitar nuestro acceso al objeto de 
estudio desde estructuras de significación socialmente establecidas aquí y ahora. 
 
¿Y qué lugar ocupa la filosofía en la cultura? Aunque muchos afirmarían rotundamente 
que ninguno importante, probablemente algunos condescendientemente dirán que será 
parte de la cultura, que para algo habrá de servir, muy pocos se atreverían a exigir un 
lugar privilegiado para la filosofía. Sin embargo, ese tipo de respuestas son las que 
menos preocupan a los que estamos convencidos de que la filosofía, como cualquier 
otro elemento constitutivo de la cultura, cobra sentido en relación con otras ideas, 
actitudes manifiestas, objetos materiales (simbolizados), a los que hombres de una 
comunidad, en un momento histórico determinado  han significado. La filosofía no es 
más o menos importante por lo que hace, sino por lo que su hacer representa al interior 
de una cultura y para quienes la comparten. 
 
Hasta cierto punto, la pregunta no estaría remitiendo, en sentido estricto, a la filosofía 
sino a la cualidad característica distintiva de la especie humana: el pensar. 
 
Por lo que tratar de responder fielmente a la pregunta nos obligaría a revisar 
históricamente qué jerarquía y sentido ha tenido la filosofía en y para todas y cada una 
de las culturas, tarea humanamente imposible. Pero quizás una precisión de la pregunta 
posibilita, a través de un curso de filosofía, conocer momentos de las culturas 
representativas de Occidente para efectuar una interpretación. 
 
Lo que es un hecho inobjetable, es que la filosofía, en tanto que elemento cultural, es 
susceptible de ser caracterizada para comprender su razón de existir, de haber sido 
creada y diferenciarla de otros elementos culturales. Determinar si es la creación 
humana por excelencia, si fue primera y, a partir de ella, emanaron otras creaciones, 
precisar la función y utilidad que tiene al interior de la cultura o saber qué futuro le espera 
al enfrentarse con novedosas creaciones que la humanidad va incorporando a su 
ambiente secundario, son cuestiones que en una historia de la filosofía observaríamos 
como las distintas preocupaciones que ciertos hombres de culturas occidentales, en 
ciertas épocas han tenido y, desde una postura filosófica, han pretendido resolver. 
Digamos que la filosofía ha problematizado en relación a su propia situación. 



67 

 
 

La filosofía es un elemento constitutivo de la cultura que se manifiesta en el nivel 
intraorgánico, puesto que es el resultado de construcciones ideales o abstracción (ideas, 
concepciones) generadas mediante operaciones conceptuadoras que el hombre realiza 
a partir de su proxemia y proximidad. Pero no olvidemos que, en tanto construcción 
ideal, se expresa y se expone mediante formas como que permiten "sacarla del 
organismo humano" y objetivarla. 
No se ha dicho de una vez y para siempre si la filosofía satisface las necesidades más 
importantes de una cultura, una época, un individuo o de la especie humana; ya que 
identifica a ciertas necesidades como las que corresponden a cada uno de estos ámbitos 
y jerarquizarlas en relación a otras, implica un relativismo cultural y su correspondiente 
demarcación histórica en el espacio y en el tiempo. 
 
Pretendemos únicamente señalar al tipo de necesidades que los hombres abocados a 
esta tarea podrían ofrecer satisfactores en su ambiente secundario, sin la intención de 
precisar cuáles y de qué manera ha tomado en consideración la filosofía -esto podrás 
inferirlo durante los cursos de filosofía a partir de los análisis que realices-. La filosofía, 
como la ideología, la ciencia, la política y la religión, constituye  a la cultura y forma parte 
de las estructuras de significación socialmente establecidas desde las cuales un hombre 
y una comunidad miran su mundo y se miran en él satisfaciendo sus necesidades 
integrativas. Peculiaridad compartida por estos elementos culturales que nos permiten 
establecer una estrecha relación entre filosofía y otras áreas de la cultura. 
 
 
 
     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
Realiza lo que se te pide a continuación:  
 
1. En libros, periódicos o revistas busca un artículo relacionado con la cultura de algún 

país en el que se mencionen retos, formas de vida o prácticas religiosas e identifica lo 
siguiente: 

 
a) A partir de la lectura que realices de algún artículo de la revista Geomundo,en el 

que se dé a conocer alguna cultura –sus ritos, formas de vida, y prácticas 
religiosas, identifica lo siguiente: 

 
 Las necesidades básicas, instrumentales e integrativas de la 

comunidad. 
 Las formas y mecanismos que se practican para “renovar” su ambiente 

secundario y “garantizar” la herencia cultural. 
 Hechos que ejemplifiquen los diferentes niveles en que se manifiesta 

esa cultura.  
 



68 

 
 

2. Retomando la caracterización que se hace de esa cultura, compárala con tu propia 
visión cultural.  
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
3. Explica por qué no es válido sostener la supremacía de una cultura en relación con 

otra. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
4. Busca en revistas o periódicos cuatro símbolos y redacta el significado cultural de 

cada uno de ellos. 
a)______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 

b)______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 

c)______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 

d)______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 
 



69 

 
 

     

 E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A  
 

     
 
 
La cultura es el resultado de la acción del hombre en el mundo para satisfacer sus 
necesidades básicas, instrumentales e integrativas, constituyendo un ambiente 
secundario que propicia otras creaciones que resuelva necesidades del segundo orden. 
 
. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

EL 
MUNDO 

PROXEMIA 

repercuten en 

CULTURA 

HOMBRE 

UN 
CONTEXTO 

OTROS 
HOMBRES 

con 

entendida 
como 

se expresan 
como un 

para 

posibilitan la 

las cuales son 

PROXIMIDAD EXTRASOMÁTICO 

ACCIÓN DEL 
HOMBRE EN EL 

MUNDO 

SATISFACER EL 
CONJUNTO DE 
NECESIDADES 

BÁSICAS 

ESENCIALES 
PARA LA 

EXISTENCIA 

INSTRUMENTALES 

LA RELACIÓN  
DE LOS HOMBRES 
ENTRE SÍ Y CON 
LA NATURALEZA 

SUBJETIVOS OBJETIVOS 

ESTRUCTURAS DE 
SIGNIFICACIÓN SOCIALMENTE 

ESTABLECIDAS 

INTRAORGÁNICA 

que constituyen 

y 

se manifiestan en 

es el resultado de la 
tiene aspectos 

entendida 
como 

entendida 
como 

INTERORGÁNICO 

RELATIVISMO 
CUTURAL 

INTEGRATIVAS 

CIERTOS MODOS  
DE ACCIÓN, 

IMPLICANDO UNA 
SERIE DE VALORES 

EXTRAORGÁNICO 

normatividad jurídica y 
económica 

se refiere a 

creencias 

se refiere a se refiere a 

conceptos 

ideas 

computadora
s 

creaciones: 

ferrocaril 



70 

 
 

La filosofía es un elemento de las estructuras de significación socialmente establecidas 
desde las cuales un hombre o  una comunidad miran mundo y se miran en el mundo.  
 
En tanto el elemento constitutivo de la cultura, la filosofía, "cobra sentido" en relación con 
otros símbolos y en un contexto histórico ubicado en el tiempo y en el espacio, se 
manifiesta en el nivel intraorgánico y se objetiva mediante lenguaje y la conducta 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

a partir 

como elemento  
de las 

FILOSOFÍA 

ESTRUCTURAS DE 
SIGNIFICACIÓN 
SOCIALMENTE 
ESTABLECIDAS 

se objetiva en 

el 

HOMBRE O 
COMUNIDAD 

CONSTRUCCIONES 
IDEALES 

CULTURA 

HOMBRE 

OPERACIONES 
CONCEPTUADORAS 

NIVEL 
INTRAORGÁNICO 

LENGUAJE 
MIRAN SU 
MUNDO 

PROXEMIA 

CONDUCTA 

PROXIMIDAD 

son 

elemento constitutivo 

desde las cuales 

se manifiesta 

la y 

que realiza 

de la y 

mediante 

de la 



71 

 
 

2.2  FILOSOFÍA  E  IDEOLOGÍA 
 
Tanto la filosofía como la ideología son productos de las operaciones conceptuadoras 
que el hombre realiza a partir de su relación con las cosas y de su relación intersubjetiva, 
con creaciones humanas puestas en-el-mundo con el fin de satisfacer necesidades 
integrativas que surgen del ambiente secundario que el hombre se ha construido y por 
tal motivo son aspectos de la cultura en estrecha y constante relación. Ambas  se 
objetivan por la vía del lenguaje y la conducta, siendo éstas las formas que posibilita 
"sacarlas” del organismo humano donde tienen lugar: lenguaje y conducta son las 
condiciones indispensables para que se objetiven significados de segundo orden o 
simbolizados que darán sentido a las creaciones que tuvieron como finalidad satisfacer 
necesidades básicas e instrumentales (también llamadas objetivaciones de primer orden) 
disponibles para los miembros de la comunidad en diferentes procesos institucionales. 
 
Ideología y filosofía constituyen los procesos mediante los cuales se producen nuevos 
significados que sirven para integrar los significados ya atribuidos a diversos procesos de 
institucionalización (o proceso de reconocimiento, justificación, legalidad y difusión de la 
praxis de los integrantes de la comunidad). En este sentido, filosofía e ideología son 
procesos de legitimación, puesto que explican el orden institucional: atribuyendo validez 
cognoscitiva a sus significados objetivados y justifican el orden institucional: adjudicando 
normatividad a sus imperativos prácticos; por lo que no es sólo cuestión de valores, 
implica también conocimiento. Constituyen tanto elementos éticos de la tradición o 
valores, como conocimientos que proceden de esos valores. 
 
 
     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
1. Explica qué ideología le otorga significado a la celebración nacional del 16 de 

septiembre. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 



72 

 
 

     
 

E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A   
     

 
Filosofía e Ideología son producto de operaciones conceptuadoras que se objetivan a 
través del comportamiento y lenguaje. Su creación obedece a necesidades integrativas 
que surgen del ambiente secundario que el hombre ha construido. 
 
Constituyen procesos mediante los cuales se crean nuevos significados para integrar los 
ya institucionalizados. Legitiman porque explican (otorgan validez cognoscitiva) y 
justifican (atribuyen valores y normatividad) el orden institucional. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CONDUCTA 

FILOSOFÍA 

que se 

e 

son producto de 

IDEOLOGÍA 

OPERACIONES 
CONCEPTUADORAS 

OBJETIVAN 
EXPLICAN 

LENGUAJE 

LEGITIMACIÓN 

ATRIBUYEN 
VALORES Y 

NORMATIVIDAD 

JUSTIFICAN 

a través de 

y 

porque 

el 

a sus 

al mismo 
 tiempo que 

OTORGAN VALIDEZ 
COGNOSCITIVA 

IMPERATIVOS 
PRÁCTICOS 

SIGNIFICADOS 
OBJETIVADOS 

ORDEN 
INSTITUCIONAL 

son procesos de 

el 

ORDEN 
INSTITUCIONAL 

a sus 

TRANSFORMACIÓN 



73 

 
 

2.2.1  DIFERENCIAS ENTRE FILOSOFÍA E IDEOLOGÍA 
 
En cierto modo hemos señalado algunas características de la filosofía y la ideología, en 
tanto que aspectos constitutivos de la cultura; más precisamente, como elementos 
constitutivos de la superestructura social, creados por el hombre con el propósito de 
satisfacer necesidades de segundo orden. 
 
Filosofía e ideología tienen carácter histórico, en la medida que se van construyendo 
culturalmente con las iniciativas y aportaciones de una determinada clase de personas 
para cambiar, consiguientemente, las normas de conducta relativas a ellas, modificando 
la actividad práctica en su conjunto. 
 

¿Y que diferencias podemos señalar entre Filosofía e Ideología? 
 
Digamos que ciertos rasgos peculiares y relativos a cada uno de estos aspectos 
culturales nos permiten establecer algunas similitudes; sin embargo no podemos 
establecer una identidad. Ideología y Filosofía representan diferentes grados cualitativos 
del conjunto cultural, concebido como una compleja unidad en la que coexisten, se 
complementan y contraponen. Son diferentes procesos de legitimación, concepciones 
del mundo que, desde diferentes "niveles", explican y justifican el orden institucional en y 
desde un contexto histórico social específico. 
 
En este sentido, la diferencia que puede percibirse es relativa a "niveles" desde los 
cuales cumplen su función, al interior de una cultura: mientras que la Filosofía -y la 
ciencia- conforman el tercer nivel de legitimación, la Ideología constituye el cuarto nivel 
de legitimación. Esta ubicación corresponde, en cierta forma, a los alcances de sus 
justificaciones y estos alcances son determinados por los intereses que predominen al 
interior de una cultura. Un primer aspecto a considerar en la ubicación de estos procesos 
legitimadores, se refiere a la complicidad de los marcos teóricos a partir de los cuales se 
ofrecen las diversas explicaciones y justificaciones que dan sentido a las instituciones; 
sin dejar de señalar que los niveles asignados a la Filosofía y a la Ideología son relativos 
a la amplitud de sus marcos de referencia (o sectores del comportamiento 
institucionalizado a los que se refieren). 
 
A medida que un proceso de legitimación es mayor, son muchas las teorías de las que 
se vale para explicarlo y justificarlo, al mismo tiempo, se va extendiendo a todos los 
ámbitos posibles.  
 
Los dos niveles precedentes corresponden a esquemas de interpretación, explicación y  
justificación más simples, y abarcan marcos de referencia menores. Razón por la cual no 
precisan de ser transmitidos mediante procedimientos formalizados ni encomendarse a 
personal especializado. El primer nivel de legitimación, constituye el fundamento de 
conocimiento pre-teórico -por supuesto autoevidente- que, al ofrecer datos informativos,  
que legitiman inmediatamente el comportamiento al interior de una cultura, van 
conformando la justificación de un sistema de observaciones. Sobre este nivel deberán 
elaborar todas las teorías subsiguientes y, recíprocamente, deberán de referirse si han 
de llegar a incorporarse a la tradición. El segundo nivel de legitimación está constituido 
por proposiciones teóricas rudimentarias que se expresan en proverbios, refranes, 
leyendas y cuentos populares; ofreciendo esquemas explicativos que se refieren a 
grupos de significados objetivos, pues son aceptadas por la comunidad y apelan al 
sentido común. 



74 

 
 

Ambos niveles de legitimación están constituidos por esquemas sumamente pragmáticos 
y se relacionan directamente con acciones concretas; a diferencia del tercer y cuarto 
niveles de legitimación que dan sentido y significado a realidades que no son las de la 
experiencia cotidiana. 
 
Como ya mencionamos, los niveles de legitimación más complejas siempre están 
conformados por teorías legitimadoras especializadas y su administración está a cargo 
de legitimadores con dedicación exclusiva, cuya tarea propicia que la legitimación 
trascienda la aplicación pragmática y adquiera cierta autonomía respecto a las 
instituciones a las que legitima. La teoría que se elabora, a partir de lo que pretende 
explicar y referir, puede llegar a tener sentido sin remitirse a lo que originalmente quería 
justificar: cobra sentido y adquiere un significado por sí misma que se incorpora a la 
cultura. Sin embargo la existencia de todas las legitimaciones se basa en la vida de 
individuos concretos que las producen y fuera de esas vidas carecen la existencia 
empírica. 
 
Aunque la Filosofía no se reduce a una simple estructura conceptual, constituye una 
concepción del mundo que permite a los hombres tomar conciencia de su mundo 
histórico, de sus contradicciones, y en la medida que esa concepción del mundo se 
inserta en un sistema de normas de comportamiento y de conductas institucionalizadas, 
y orienta la praxis de los hombres en-él-mundo, una vez que éstos adquieren conciencia 
de su posición social y de sus objetivos, de sus conflictos y luchan por resolverlos. 
 
Por su parte la Ideología, al ser el nivel más complejo, abarca todos sectores del orden 
institucional, las integra en un marco de referencia general que constituye un universo -
en el sentido literal de la palabra-, que hace posible concebir que toda la experiencia 
humana se desarrolla dentro de aquél. Al asumirse como universo simbólico, la Ideología 
se concibe como el fundamento de todos los significados objetivados socialmente 
(puestos fuera del organismo humano, expresados, comunicados y compartidos por el 
grupo) y subjetivamente reales (existentes por los sujetos y para los sujetos que 
interactúan en una cultura). Del universo simbólico devienen los otros niveles de 
legitimación (conocimiento  auto-evidente, sentido común, ciencia y Filosofía) constituyen 
una Ideología que caracteriza a una cultura y vincula a los hombres con sus sucesores 
en una totalidad significativa, que sirve también para trascender la finitud de la existencia 
individual y da sentido a la muerte de cada individuo. El universo simbólico ubica todos 
los acontecimientos colectivos en una unidad coherente que incluye el pasado 
("memoria" que comparten todos los individuos que interactúan en la comunidad) y el 
futuro (como marco de referencia común hacia el cual se proyectan todas las acciones 
individuales), ordena la historia. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



75 

 
 

     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
Contesta lo que se te pide a continuación: 
 
1. Explica los argumentos de los diferentes niveles de legitimación que conformaron el 

universo simbólico (Ideología) del pueblo mexicano en el año 2000 con respecto al 
“rol” del joven en el ámbito social. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



76 

 
 

     
 

E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A   
     

 
Las diferencias entre la Ideología y la Filosofía son cualitativas, en atención a la 
complejidad de los marcos teóricos a partir de los cuales explican, justifican y dan 
sentido a las instituciones, y a la amplitud de sus marcos de referencia. 
 
Por ser los niveles de legitimación más completos y amplios, la Ideología y la Filosofía, 
se valen de teorías y de personas especializadas en la investigación científica para que 
las elaboraciones teóricas transmitidas y administradas al interior de la cultura. 
 
Debido a su fundamentación teórica, la Filosofía y la Ideología, adquieren cierta 
autonomía respecto de lo que refieren, pero al ser producidas por los hombres, solo para 
ellos tienen sentido y existen empíricamente. 
 
La Filosofía propicia el reconocimiento y orienta la praxis de los hombres en el mundo 
como resultado de la toma de conciencia. 
 
La ideología abarca a todos los niveles de legitimación, se “nutre” de las explicaciones y 
justificaciones que cada nivel elabora, para construir un universo simbólico a partir y 
dentro del cual se interpreta y desarrolla toda acción humana. También ordena 
históricamente todos los acontecimientos colectivos. 
 



77 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

y 

y 

SENTIDO A 
LO QUE SE 
REFIEREN 

EXPLICACIONES 

e 

DIFERENCIAS 

FILOSOFÍA 

TOMA DE 
CONCIENCIA 

 

CUALITATIVAS 

HOMBRES EN  
EL MUNDO 

TRANSMITIDOS 
AL INTERIOR DE 
UNA CULTURA 

INTERPRETA 

TEORÍAS 
ESPECIALIZADAS 

COMPLEJOS  
Y AMPLIOS 

UNIVERSO 
SIMBÓLICO 

COMPLEJIDAD DE 
LOS MARCOS 

TEÓRICOS 

PRAXIS 

PERSONAS 
ESPECIALIZADAS 

DESARROLLA 

JUSTIFICACIONES 

NIVELES DE 
LEGITIMACION 

RECONOCIMIENTO 

ACCIÓN 
HUMANA 

IDEOLOGÍA se nutre 
de 

por ser 

de los 

mediante 

se valen de 

propicia 
el 

y 

y orienta la más 

sus 

en atención 
a la 

a partir de 
los cuales 

a partir del cual 

para construir un 

toda 

para dar 

son 

INSTITUCIONES 

DAN SENTIDO 

a las 

EXPLICAN 

para ser 



78 

 
 

2.2.2  RELACIÓN ENTRE LA FILOSOFÍA E IDEOLOGÍA 
 
Vale afirmar que " todo es según el color del cristal con que se mira" o que en miramos 
nuestros actos, los de otros, nuestras relaciones con las cosas y con los otros desde la 
perspectiva ideológica que caracteriza a nuestra cultura. Nuestros actos no pueden ser 
neutrales, pues cobran sentido o tienen su razón de ser al interior de nuestra cultura y, 
en consecuencia, desde un universo simbólico que se manifiesta implícitamente en la 
actividad económica, en el arte, en la política, en la ciencia, en la Filosofía... en todas las 
manifestaciones de la vida intelectual y colectiva. 
 
La producción de la conciencia (las ideas y las concepciones) está directa e íntimamente 
ligada con la posición social en relación a la estructura económica: se labora la 
conciencia desde las condiciones materiales de vida, respecto de la estructura social en 
las que se desarrolla la producción material y las relaciones materiales de los hombres. 
Modificándose recíprocamente la existencia real, el pensamiento y los productos del 
pensamiento. 
 
Por eso aunque se haya "ubicado" a la Filosofía en el tercer nivel de legitimación 
constitutivo del universo simbólico, no se ha negado que al interior de la ideología 
desempeñe funciones que promuevan verdaderas revoluciones, que modifiquen -incluso- 
el universo simbólico. Así es, la Filosofía se relaciona con la Ideología no sólo porque se 
articule a ella sino porque, en tanto que uno de sus elementos constitutivos, dispone de 
instrumentos para transformarla. En este sentido la Filosofía, más precisamente, las 
aportaciones de algunos filósofos, pueden ser instrumentos que "armen" intelectual y 
moralmente a los hombres para construir otro tipo de relaciones sociales, un nuevo 
orden institucional, un nuevo sentido común para modificar la actividad práctica en su 
conjunto. 
 
He aquí las dos maneras como la Filosofía se relaciona con la Ideología: ofreciendo 
razones suficientes para mantener el status quo o proporcionando las armas en la lucha 
cultural por transformar el orden imperante y legitimado por un universo simbólico. La 
Filosofía puede ser funcional (congruente con lo establecido, institucionalizado) para 
servir a los intereses de la hegemonía -de una clase al interior de una cultura o de una 
cultura respecto de otras-, o bien puede ser crítica y transformadora, cuando cuestiona lo 
ya establecido, problematiza y elabora propuestas y programas de cambio. 
 
De tal suerte que los filósofos pueden ser expertos en legitimación y funcionan como 
justificadores teóricos; contribuyendo al control para dirigir el comportamiento de los 
hombres en una situación determinada pero también pueden orientarse como ideólogos 
revolucionarios al interior de su cultura, que siempre estará "permeada" por un universo 
simbólico determinado. 
 
En este sentido la Filosofía, como principio organizador de un nuevo orden, integra y 
define medios alternativos de concepción del mundo y establece los fundamentos de un 
nuevo lenguaje y una nueva manera de interactuar en la comunidad. 
 
 
 
 
 



79 

 
 

     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
1. Los movimientos sociales que promueven la igualdad de oportunidades entre los 

hombres de distintas razas, ¿se apoyan en filosofías funcionales o críticas? 
Argumenta tu respuesta. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



80 

 
 

     
 

E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A   
     

 
La filosofía se relaciona intrínsecamente con la ideología, pues forma parte de un 
universo simbólico. 
 
Dependiendo del tipo de relación que se establezca la Filosofía desempeña una tarea 
específica: puede ser funcional y contribuir al control del comportamiento de los hombres 
en una situación determinada, incluso erigirse ella misma como universo simbólico 
dando un carácter absoluto a sus concepciones y ubicarse como el marco desde el cual 
se integra, explica y justifican todos los significados; pero también puede ser crítica y 
transformadora al proporcionar instrumentos que “amen" intelectual y moralmente a los 
hombres para construir un nuevo orden institucional y otro tipo de relaciones sociales. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CONTROL DEL 
COMPORTAMIENTO 

CONSTRUIR 
OTRO TIPO DE 
RELACIONES 

RELACIÓN 
INSTRÍNSECA 

FUNCIONAL CRÍTICA 

INSTRUMENTOS 
TEÓRICOS 

FILOSOFÍA 

HOMBRES 

IDEOLOGÍA 

UNIVERSO 
SIMBÓLICO 

de los 

o 

para 

puede desempeñarse 
como 

que contribuye al 

existe una 

ya que forman 
parte de un 

al proporcionar 

e 



81 

 
 

2.3  FILOSOFÍA Y POLÍTICA 
 
Como señalamos anteriormente todas y cada uno de los elementos que integran una 
cultura están en estrecha relación, conforman una unidad en la que actos individuales y 
colectivos, acontecimientos y objetos, cobran sentido, adquieren un valor, se les atribuye 
significado y función. Pero ¿dónde se manifiesta una cultura?, ¿qué significa?, ¿qué 
determina su valor? 
 
Para responder estas preguntas inevitablemente incurrimos en el ámbito de las 
relaciones intersubjetivas, en la historia del desarrollo de las relaciones sociales, en el 
ámbito donde se elabora una concepción del mundo y se gestan las transformaciones de 
un determinado bloque histórico. Ya que es en las relaciones intersubjetivas (o 
proximidades) que se origina y manifiesta la cultura. 
 
Sin embargo, estas relaciones intersubjetivas mediadas culturalmente se dan siempre 
dentro de una totalidad estructurada institucionalmente como una formación social 
histórica (o sistema económico-político) y bajo el poder de un Estado. Desde siempre la 
vida política es sistemática; es decir, la formación social se institucionaliza como sistema 
político estructurado por "partes" que cumplen funciones y comparten responsabilidades 
esos diversos modos de producir para realizar un proyecto. Las relaciones entre los 
hombres quedan circunscritas a un momento histórico determinado, a un territorio 
compartido por esos que se relacionan poniendo de manifiesto una cultura y encarnando 
un universo simbólico, pero también concretan las contradicciones del orden 
institucional. 
 
En este sentido la política se refiere a las diversas formas como al interior de una cultura 
se relaciona el hombre con el prójimo en función de una proyección de esa cultura hacia 
el futuro: es decir, el sentido que tiene la relación con el prójimo para preservar o 
desplegar su cultura. Momento en el que se vuelve necesaria la eficiencia cotidiana, al 
cumplir cada cual con su tarea orgánicamente ligada a otras, para conformar un todo 
orgánico funcional que tenga posibilidades de trascender geográfica o temporalmente. 
Aunque también el ámbito de las relaciones intersubjetivas alberga la posibilidad de 
romper con el orden institucional cuando la relación con el prójimo es una evidencia de 
las contradicciones existentes al interior de la cultura, de las injusticias legitimadas en un 
universo simbólico, tal vez del desconocimiento del otro como iguale, de su cosificación y 
del proyecto en razón del cual todo eso tiene sentido y lugar. La política incluye toda 
acción humana social práctica en la producción. 
 
Razón por la que se ha vuelto indispensable hablar de política en tanto que ciencia del 
Estado, aquella que implica el complejo de actividades prácticas y teóricas con las 
cuales la clase dirigente (en el ámbito nacional), una nación (en el ámbito internacional), 
los varones (en el ámbito de la erótica), los especialistas educativos (en el ámbito de la 
pedagógica), una raza (en el ámbito de la etnia), no sólo justifican y mantienen su 
dominio, sino también logran tener el consenso activo de los otros. Para lograr este 
propósito la política se encargará de la organización concreta de los diversos grupos 
sociales. 
 



82 

 
 

Así que la política refiere a las relaciones que establecen los hombres al interior de una 
cultura, relaciones que tienen lugar en una formación social y están condicionadas por el 
proyecto cultural, es decir, por las necesidades del segundo orden que expresan el 
rumbo que el proceso de reproducción, transmisión y legitimación de una cultura ha de 
seguir en atención a los intereses del grupo que la comparte, intereses identificados y 
justificados en un universo simbólico. De acuerdo con el proyecto cultural de relaciones 
intersubjetivas cobran sentido, posibilitan el reconocimiento del otro o propician su 
cosificación, su negación o alineación. De esta manera, en atención al proyecto cultural, 
la relación del sujeto con su prójimo contribuye a la preservación de una cultura y 
aceptación respetuosa, responsable, ética, de lo distinto -culturalmente hablado- o 
funcionan para desplegar la cultura propia por sobre otras con la pretensión de erigirse 
como un absoluto que se expande geopolíticamente (invadiendo territorialmente para 
imponerse en la forma de vida, en la concepción de otras) y va forjando su "eternidad" 
temporal mediante instituciones (escuelas, Iglesias, partidos que garanticen su validez 
más allá de su contexto histórico). 
 
La Política, en tanto que ciencia del Estado, es el recurso del que se vale un grupo 
hegemónico para justificar y mantener su dominio; es una concepción del mundo 
intrínsecamente ideológica porque orienta las acciones de los hombres con el propósito 
de lograr su consentimiento voluntario (por ejemplo en el ejercicio del deber ciudadano: 
el voto) para ser dirigidos en aras de un proyecto "común", comprometiéndose y 
responsabilizándose cada integrante de la comunidad con lo que, desde un universo 
simbólico. En este sentido, la Política no es otra cosa que el programa y estrategias que 
una clase, una nación, un género, una generación o una cultura, postula en el proceso 
de su autoproducción y autorrealización históricas. 
 
 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
 
Realiza las siguientes actividades. 
 
1. Lectura comentada: a partir de la lectura de uno de los cuentos de la obra de Gabriel 

García Márquez, “Cuentos Peregrinos”, identifica tres relaciones intersubjetivas que 
se han establecido en el contexto históricocultural referido. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 



83 

 
 

2. Crítica al sistema de educación que hasta este momento ha guiado tu formación 
escolar. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



84 

 
 

     
 

E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A   
     

 
 
La política es la práctica de relaciones intersubjetivas, más precisamente, el sentido que 
cobran las relaciones entre los hombres y sus instituciones desde un universo simbólico. 
 
Dichas relaciones están orientadas ideológicamente hacia la consecución del proyecto 
de ser una cultura, es decir, por las aspiraciones y/o pretensiones que se hayan 
identificado como las de la comunidad. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECONOCIMI
ENTO DEL 

OTRO y 

y 

ESTRATEGIA 

POLÍTICA 

FILOSOFÍA 

CONSECUCIÓN DE 
UN PROYECTO 

CULTURAL 

AUTOPRODUCCIÓN 
HISTÓRICA 

RELACIÓN 
INTERSUBJETIVAS 

SENTIDO 

PROGRAMA 

UNIVERSO 
SIMBÓLICO 

ESTUDIO DEL 
ESTADO 

GRUPO EN 
EL PODER 

AUTOREALIZACIÓN 
HISTÓRICA 

PROMUEVE 
SU 

ALINEACIÓN 

que cobran las 

en tanto es el 

están orientadas 
hacia la 

el 

que posibilita 

se relaciona 
con la 

en tanto 

o se 
postula en el 

proceso de su 

desde un 

que el 

el la 



85 

 
 

2.3.1 RELACIONES ENTRE LA FILOSOFÍA Y LA POLÍTICA Y SU CARÁCTER 
HISTÓRICO–CULTURAL 

 
Cuando hablamos de la filosofía y su relación con la ideología señalamos que aquella 
guarda estrecha relación con todos y cada uno de los elementos que integran un 
universo simbólico, pero esto no quiere decir que solamente la filosofía tenga que ver 
con la política, la ciencia, el arte y la religión; puesto que cada uno de estos aspectos 
culturales  vincula su quehacer con las demás. Sin embargo, trataremos de explicitar 
como se relaciona la Filosofía con cada uno de los diferentes aspectos culturales para 
comprender las diversas y simultáneas relaciones que se dan al interior del universo 
simbólico entendido como unidad integradora, y la función que en cada caso la Filosofía 
está en posibilidad de desarrollar. 
 
Retomando lo que expusimos en el apartado anterior, reiteramos que la Filosofía no sólo 
teoriza acerca de las contradicciones, las injusticias legitimadas o la hegemonía de cierta 
concepción del mundo respecto de otra, en tanto, concepción del mundo se inserta en un 
sistema de normas de comportamiento y de conducta en la praxis de los sujetos. Y en 
las relaciones intersubjetivas en las que se practica la política (relación con el prójimo) y 
se aplica una Política (programa y estrategia) postulados por un grupo hegemónico para 
su autoproducción y autorrealización históricas. La Filosofía se relaciona con la Política 
en atención al papel que desempeña al interior de una cultura en un momento histórico 
específico. No obstante, la Filosofía no ha cumplido la misma tarea en todas las culturas 
ni en todas las épocas, pero si ha tenido siempre las mismas alternativas: legitimar el 
orden o propiciar su ruptura. 
 
En el caso de la política, la Filosofía puede contribuir al desconocimiento del otro 
(culturalmente distinto) fomentando relaciones intersubjetivas donde uno se afirma como 
sujeto (integrante de una cultura), que se identifica con el proyecto y el despliegue de su 
cultura. Para lograr éste proyecto, se niega a aceptar la diversidad cultural como prueba 
fehaciente de la relatividad cultural, de la relatividad de su cultura, y las excluye -desde 
su universo simbólico- ubicándolos en el plano de lo que no es, de lo que no tiene 
sentido ni razón que justifique su existencia. Relacionarse de esta manera con el otro 
siempre obedece a una concepción del mundo en la que lo distinto a lo institucionalizado 
y legitimado en una cultura queda fuera del mundo, al margen de lo que sí es, de lo que 
sí tiene sentido y razón que justifique su existencia. Por eso ha de llamársele marginado, 
exterioridad que no tiene cabida ni lugar en el orden establecido en tanto no se incorpore 
funcionalmente. La Filosofía desempeñaría entonces un papel legitimador, 
fundamentaría teóricamente al sistema. 
 
La otra posibilidad que tiene la Filosofía en su relación con la política está representada 
por el compromiso que asume con su tarea a desempeñar al interior de una cultura, 
proporcionando elementos que sean reales instrumentos teóricos y morales que orienten 
las acciones de los hombres, particularmente en aquellas que son reprimidas o 
desconocidas por el sistema imperante. Cuando provoca la irrupción del otro -desde su 
exterioridad en el orden institucional para cuestionarlo, relativizarlo, y afirmar su ser 
desde un orden distinto que exige ser reconocido como un modo de ser diferente pero 
igualmente válido cuando a partir de la Filosofía el proceso político (o proceso de 
relaciones intersubjetivas culturalmente significativas) es un proceso de liberación de los 
grupos oprimidos (al interior del sistema) y periférica (que se expresan desde culturas 
distintas y constituyen un ámbito que está fuera del orden establecido) es entonces que 



86 

 
 

su relación con la política es una utopía o proyecto de ser futuro. Proyecto que 
representa la liberación de lo que en un orden actual está excluido y, por esa razón, no 
es pero está en posibilidad de ser, afirmarse como lo otro distinto, válido y existente. 
 
Para realizar el proyecto de liberación (la utopía) la Filosofía ha de cumplir una tarea 
subversiva; puesto que no tiene posibilidad de realización desde el universo simbólico. 
Cuando la Filosofía se desarrolla desde la subversión, se anticipa como futuro de la 
alteridad cultural, como la vida misma en un nuevo orden, en un nuevo modo de 
producción y de Estado donde haya lugar y justicia para todas, sin que las relaciones 
intersubjetivas estén mediadas por la violencia racionalizada. 
 
 
 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
      

 
1. A continuación te proponemos varios tópicos, elige uno y analízalo para identificar la 

relación entre filosofía y política. Argumenta tu análisis. 
 

   La invasión de Estados Unidos de Norteamérica e Inglaterra a Irak. 
   Bloqueo militar de los Estados Unidos en la lucha de Bosnia. 
   Negativa de los Estados Unidos ante las demandas de la “Cumbre por la 

tierra” 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
2. Elabora un breve ensayo en el que analices un programa de TV., para identificar la 

ideología que difunde y sus posibles consecuencias sociales. 
____________________________________________________________________________

________________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

 



87 

 
 

     

 E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A  
 

     
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FUNDAMENTAR 
TEÓRICAMENTE 

legitimando la 

del 

o 

FILOSOFÍA POLÍTICA 

ORDEN 
IMPERANTE 

POLÍTICA 
ESTABLECIDA 

PROVOCAR 
LA 

RUPTURA 

SISTEMA 

INSTRUMENTOS 
TEÓRICOS 

y 

se encargará de 

dirige las 

mediante sus 

el 

CONTEXTO 
HISTÓRICO 

PROYECTO 
CULTURAL 

GRUPO 
HEGEMÓNICO 

INTERÉS 
COMÚN 

SE PRACTICA 
LA POLÍTICA 

RELACIONES 
INTERSUBJETIVAS 

dependiendo del 

identificado por el 

como el 

y 

se dan las 

en tanto 

que postula un 

es decir 

RELACIONES 
CON EL 

PRÓJIMO 

PROGRAMA ESTRATEGIA 

GRUPO 
HEGEMÓNICO 

PROYECTO 
CULTURAL 

para la  
realización del 

se relacionan en 
un determinado 



88 

 
 

En cada contexto histórico cultural la Filosofía establece relación con la Política y con los 
otros aspectos que integran un universo simbólico, asimismo la política se relaciona con 
otros aspectos culturales. 
 
Dependiendo del proyecto cultural, identificado por el grupo hegemónico, como el interés 
común, se dan las relaciones intersubjetivas y cobran sentido: es decir, se practica la 
política. 
 
Las relaciones con el prójimo tienden a ser “dirigidas” por la Política, la Filosofía se 
encargará de fundamentar teóricamente el orden imperante legitimando la política 
establecida, o provocará la ruptura del sistema aportando instrumentos que armen 
teórica y moralmente a los oprimidos y excluidos del sistema para realizar el proyecto de 
liberación. La utopía anticipa como futuro la alteridad cultural que se funda en el 
quehacer subversivo de la Filosofía. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



89 

 
 

     

 R E C A P I T U L A C I Ó N  
 

     
 
 
Como has podido observar, en un primer momento de este capítulo se llevó a cabo una 
caracterización de la cultura, para abordar posteriormente la relación que guarda la 
Filosofía con otras áreas de ella. La cultura es resultado de la acción del hombre en el 
mundo para satisfacer el conjunto de sus necesidades básicas, instrumentales e 
integrativas. Las necesidades básicas son las esenciales para la existencia, tales como: 
alimentación, vestido, etcétera; las instrumentales posibilitan la relación de los hombres 
entre sí y con la naturaleza; por último, las integrativas, repercuten en ciertos modos de 
acción, implicando una serie de valores. Asimismo, la cultura es resultado de la relación 
del hombre con el mundo (entendida como proxemia), con otros hombres (proximidad), y 
con un contexto (extrasomático).  
 
La cultura tiene aspectos subjetivos y objetivos que constituyen las estructuras de 
significación socialmente establecidas, se manifiesta en tres niveles: intraorgánico (en 
los organismo humanos en forma de creencias, conceptos e ideas); interorgánico (en el 
proceso de interacción social entre los seres humanos en forma de normatividad 
jurídica, económica, moral); extraorgánico (en los objetos materiales -hachas, 
ferrocarriles, computadoras- que rodean a los seres humanos integrados en las pautas 
de interacción social). 
 
En este sentido, la filosofía es un elemento de las estructuras de significación 
socialmente establecidas, desde las cuales, un hombre o una comunidad miran su 
mundo y se miran-en-el-mundo. En tanto que elemento constitutivo de la cultura, la 
filosofía “cobra sentido” en relación con otros símbolos y en un contexto histórico 
determinado, se manifiesta en el nivel intraorgánico y se objetiva mediante el lenguaje 
y la conducta. Así también, la filosofía se desarrolla a partir de construcciones ideales 
mediante operaciones conceptuadoras que realiza el hombre a partir de la proxemia y 
la proximidad, de su relación con el mundo y con otros hombres. 
 
Ahora bien, tanto la filosofía como la ideología son productos de operaciones 
conceptuadoras que se objetivan a través del comportamiento y el lenguaje. Asimismo, 
son procesos de legitimación porque explican (otorgan validez cognoscitiva a sus 
significados objetivados) y justifican (atribuyen valores y normatividad a sus imperativos 
prácticos) el orden institucional. 
 
Sin embargo, existen diferencias entre ideología y filosofía. Sus diferencias son 
cualitativas en atención a la complejidad de los marcos teóricos, a partir de los cuales 
explican, justifican y dan sentido a las instituciones. Mientras que la filosofía propicia el 
reconocimiento y orienta la praxis de los hombres en-el-mundo mediante la toma de 
conciencia, la ideología se nutre de explicaciones y justificaciones para construir un 
universo simbólico, a partir del cual interpreta y desarrolla toda acción humana. 
 



90 

 
 

La filosofía se relaciona intrínsecamente con la ideología, pues forman parte de un 
universo simbólico. La filosofía puede desempeñarse de acuerdo a una tarea 
específica: puede ser funcional, en tanto que contribuya al control del comportamiento 
de los hombres, o puede ser crítica, al proporcionar instrumentos teóricos para 
construir un nuevo orden institucional y otro tipo de relaciones sociales. 
 
Después de haber señalado las relaciones y diferencias entre filosofía e ideología, se 
abordó la relación entre filosofía y política. La filosofía se relaciona con la política, en 
tanto que es el sentido que cobran las relaciones intersubjetivas desde un universo 
simbólico. Dichas relaciones están orientadas hacia la consecución de un proyecto 
cultural que posibilita el reconocimiento del otro o se promueve su alienación. La 
política, en tanto ciencia del Estado, es el programa y la estrategia que el grupo en el 
poder postula en el proceso de su autoproducción y autorrealización histórica.  
 
Por último, se consideró el carácter histórico-cultural que se establece en la relación 
entre filosofía e ideología. La filosofía y la política se relacionan en un determinado 
contexto histórico. Dependiendo del proyecto cultural, identificado por el grupo 
hegemónico como el interés común, se dan las relaciones intersubjetivas, es decir, se 
práctica la política. Mientras que la política dirige las relaciones con el prójimo, en tanto 
que programa o estrategia que postula un grupo hegemónico para la realización del 
proyecto cultural; la filosofía, se encargará de fundamentar teóricamente el orden 
imperante legitimando la política establecida, o provocará la ruptura del sistema 
aportando instrumentos teóricos.  
 
 
 

 

  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



91 

 
 

     

 A C T I V I D A D E S  I N T E G R A L E S  
 

     
 
Responde las siguientes preguntas. 
 
1. Elabora una breve reflexión en la que establezcan la diferencia entre Naturaleza y 

cultura. 
______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
2. Menciona dos necesidades instrumentales. 

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
3. ¿Cómo se llama a la relación de los hombres con el mundo? 

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
4. ¿A qué se refiere el nivel intraorgánico? 

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
5. ¿Qué relación existe entre filosofía y cultura? 

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
6  ¿Cómo se relaciona la filosofía con las necesidades intraorgánicas? 

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 



92 

 
 

7. Argumenta brevemente porqué la Filosofía y la Ideología son procesos de 
legitimación. 
_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 

 
8. ¿Porqué las diferencias entre Ideología y Filosofía son cualitativas? 

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 
9. ¿Por qué existe una relación intrínseca entre Filosofía e Ideología? 

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 
10. Argumenta las dos maneras en que puede desempeñarse la Filosofía. 

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 
11. Argumenta brevemente qué es la Política. 

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 
12. ¿Hacia dónde están orientadas las relaciones intersubjetivas? 

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



93 

 
 

     

 A U T O E V A L U A C I Ó N  
 

     
 
1. La naturaleza es aquello que está ahí, sin la intervención del hombre; la cultura, en 

cambio, es aquella parte de la realidad que ha sido creada, reproducida y 
administrada permanentemente por el género humano. 

 
2. Las necesidades instrumentales posibilitan la relación de los hombres entre sí y 

con la naturaleza. 
 
3. Proxemia. 
 
4. El nivel intraorgánico se manifiesta en los seres humanos en forma de creencias, 

conceptos, emociones y actitudes.  
 
5. La Filosofía es un elemento de las estructuras de significación socialmente 

establecidas desde las cuales un hombre o una comunidad miran el mundo y se 
miran en el mundo. 

 
6. Por medio del lenguaje y la conducta. 
 
7. La Filosofía y la Ideología son procesos de legitimación porque explican (otorgan 

validez cognoscitiva a sus significados objetivados) y justifican (atribuyen valores y 
normatividad a sus imperativos prácticos) el orden institucional.  

 
8. Las diferencias entre Ideología y Filosofía son cualitativas en atención a la 

complejidad de los marcos teóricos a partir de los cuales explican, justifican y dan 
sentido a las instituciones.  

 
9. Existe una relación intrínseca porque ambos forman parte de un universo 

simbólico. 
 
10. Puede desempeñarse como funcional, que contribuye al control del 

comportamiento de los hombres, o como crítica, al proporcionar los instrumentos 
teóricos para construir otro tipo de relaciones.  

 
11. La política es la práctica de relaciones intersubjetivas, más precisamente, el 

sentido que cobran las relaciones entre los hombres y sus instituciones desde un 
universo simbólico. 

 
12. Las relaciones intersubjetivas están orientadas hacia la consecución de un 

proyecto cultural. 
 
 
 
 
 



94 

 
 

     
 

R E C A P I T U L A C I Ó N  G E N E R A L   
     

 
En esta primera unidad, se comprendió la noción de la Filosofía a partir de tres 
definiciones: la etimológica, que se refiere a las raíces griegas philen y sophia, que 
significan: amor a la sabiduría; la planteada por Guillermo Dilthey, la cual consiste en 
considerar a la filosofía como una “concepción del mundo y de la vida”; y por último, la 
filosofía como una actividad autónoma, metódica y racional, para explicar al ser 
humano, su vida y su hacer en este mundo. Asimismo, se abordó el carácter histórico-
cultural de la Filosofía, donde ésta se caracteriza principalmente, porque se produce en 
la sociedad y a través de la historia. 
 
Se llevó a cabo un recorrido por los objetos de estudio de las diferentes disciplinas 
filosóficas, tales como: la Metafísica, la Ontología, la Ética, la Lógica, la Gnoseología y 
la Estética. Así como también se comprendieron tres métodos de la Filosofía, estos 
son: el método mayéutico, el método dialéctico y el método fenomenológico.  
 
En el segundo capítulo, se pretendió una aproximación a la relación que guarda la 
Filosofía con otros ámbitos de la cultura. Así, la Filosofía como elemento constitutivo de 
la cultura, se manifiesta en el hombre o en la comunidad, en su interacción permanente 
con el mundo y con otros hombres. En este sentido, se abordó la relación que guarda 
la Filosofía con la Ideología, ambos como producto de operaciones conceptuadoras, 
así como de procesos de legitimación. De tal manera, que entre  Filosofía e Ideología 
existe una relación intrínseca, en tanto que forman parte de un universo simbólico. Las 
diferencias que existen entre ellas, son de carácter cualitativo, en atención a la 
complejidad de los marcos teóricos, a partir de los cuales explican, justifican y dan 
sentido a las instituciones.  
 
La segunda relación que se consideró, es la que guarda la Filosofía con la política. La 
Filosofía se relaciona con la política, en tanto que es el sentido que cobran las 
relaciones intersubjetivas desde un universo simbólico. Más precisamente, la Filosofía 
y la política se relacionan en un determinado contexto histórico, y dependiendo del 
proyecto cultural identificado por el grupo hegemónico como el interés común, se dan 
las relaciones intersubjetivas, es decir, se practica la política.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



95 

 
 

     

 A C T I V I D A D E S  D E  C O N S O L I D A C I Ó N  
 

     
 
I. Para reafirmar tus conocimientos adquiridos en este fascículo, contesta lo que a 

continuación se te pide. 
 
1. Menciona a qué filósofo y a qué época corresponde cada una de las concepciones 

de Filosofía que a continuación se te presentan.  
 

a) “La Filosofía es un afán de saber libre y desinteresado“:  
____________________________________________________________ 

 
b) “La Filosofía es la más alta ascensión de la personalidad humana por medio de la 

sabiduría“:  
____________________________________________________________ 

 
c) “La Filosofía es un afán de Dios”:  

____________________________________________________________ 
 

d) “La Filosofía es una ciencia crítica que se pregunta por el alcance del 
conocimiento humano”: 
____________________________________________________________ 

 
 
2. Explica los siguientes métodos de la Filosofía: 
 

a) Método mayéutico: 
____________________________________________________________ 

____________________________________________________________ 

____________________________________________________________ 
 

b) Método dialéctico: 
____________________________________________________________ 

____________________________________________________________ 

____________________________________________________________ 
 

c) Método fenomenológico: 
____________________________________________________________ 

____________________________________________________________ 

____________________________________________________________ 



96 

 
 

3. Coloca en el paréntesis la disciplina filosófica que corresponda a cada objeto de 
estudio.  

 
 

a) Metafísica      (   ) Estructuración correcta del pensamiento. 
 
b) Ontología       (   ) Problema del conocimiento. 
 
c) Ética       (   ) Ser en general. 
 
d) Lógica       (   ) Moral. 
 
e) Gnoseología      (   ) El arte, las formas y los métodos. 
 
f) Estética       (   ) Ente en cuanto al ente. 

 
 
4. Relaciona ambas columnas. 
 

1. Intraorgánico a. herramientas 
 

(    ) 

2. Interorgánico b. normatividad jurídica 
 

(    ) 

3. Extraorgánico c. creencias 
 

(    ) 

 d. fábricas 
 

(    ) 

 e. normatividad económica 
 

(    ) 

 f. costumbres 
 

(    ) 

 
 
5. Argumenta de manera concisa qué es la política en tanto ciencia del Estado. 

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
 



97 

 
 

II. Lee con atención las siguientes características de los métodos de la filosofía y las 
disciplinas filosóficas, escribe dentro del paréntesis la letra que corresponda a la 
definición correcta: 

 
1. (     ) Se dice que es el arte de dar a luz el 

conocimiento que llevamos dentro. 
Tiene dos momentos, la ironía y la 
parte positiva. 

 

a) Método dialéctico 

2. (     ) Ontología 
 

b) Es la disciplina que se 
encarga de estudiar el 
Ser 

 
3. (     ) Es el arte de dialogar contraponiendo 

las ideas 
 

 
c) Método aristotélico 

4. (     ) Gnoseología 
 

d) Es la disciplina que 
estudia el origen del 
universo 

 
5. (     ) Parte de principios generales para 

llevar a particular 
 

e) Método mayéutico 

6. (     ) Teodicea 
 

f) Es la disciplina que se 
encarga de estudiar el 
conocimiento. 

 
7. (     ) Parte de premisas universales para 

concluir en un juicio particular 
 

g) Método deductivo 

8. (     ) Ética 
 

h) Es la disciplina que se 
encarga de estudiar las 
leyes del pensamiento 

 
9. (     ) Cosmología 

 
i) Es la disciplina que 

estudia la belleza y el arte 
 

10. (     ) Estética j) Es la disciplina que 
estudia la conducta moral 
de los hombres 

 
11 (     ) Lógica k) Es la disciplina que 

estudia a Dios 
 

  l) Método inductivo 
 

 



98 

 
 

III. Lee con atención las siguientes proposiciones y escribe dentro del paréntesis la letra 
“V” si corresponde a una causa que haya originado a la filosofía y la influencia que 
tiene sobre la cultura o una “F” si no tiene relación con la filosofía: 

 
1. (    ) El pensamiento de la India influyó para que se diera la Filosofía griega. 
 
2. (    ) La expansión económica en las costas del Mediterráneo propició el 

nacimiento de la filosofía griega. 
 
3. (    ) La filosofía es igual que la superstición. 
 
4. (    ) La polis propició el libre pensamiento de los griegos y por ende el nacimiento 

de la filosofía. 
 
5. (    ) La filosofía es originada por la religión. 
 
6. (    ) La filosofía propició el pensamiento científico. 
 
7. (    ) La filosofía es influenciada por la ideología de una sociedad y a su vez, ella 

influye. 
 
8. (    ) La política no tiene nada que ver con la filosofía. 
 
9. (    ) La filosofía integra todos los ámbitos del conocimiento. 
 
10. (    ) La filosofía no se interesa por el arte. 
 
11. (    ) La filosofía puede transformar su realidad social. 
 
12. (    ) La filosofía no tiene nada que ver con la cultura. 
 
 
IV. Lee con atención los siguientes fragmentos de Heráclito, y escribe sobre la línea las 

disciplinas filosóficas a las que se hace referencia: 
 
1. “Si la felicidad consistiese en los deleites corporales, habría que llamar felices a los 

bueyes cuando encuentran arvejas qué comer” 
 

Disciplina________________________________ 

 
2. “Este mundo, el mismo para todos, no lo hizo ninguno de los dioses ni todos los 

hombres, sino que ha sido eternamente y es y será un fuego eternamente viviente, 
que se enciende según medidas y se apaga según medidas”. 

 
Disciplina________________________________ 

 
3. “El más bello de los monos, feo, comparado con el hombre” 
 

Disciplina________________________________ 
 



99 

 
 

4. “Malos testigos son ojos y oídos cuando se tiene alma de bárbaro” 
 

Disciplina:_______________________________ 

 
5. “El Dios, cuyo oráculo está en Delfos, ni dice ni oculta nada; solamente indica” 
 

Disciplina:_______________________________ 

 
6. “Dios es día y noche, invierno y verano, hambre y saciedad. Tomó diversas formas, al 

igual que el fuego, que, al mezclarse con los aromas, según el perfume de cada uno 
recibe diversos nombres” 

 
Disciplina:_______________________________ 

 
 
V. Lee con atención los siguientes enunciados y escribe dentro del paréntesis la letra 

que corresponda a la respuesta correcta: 
 
1. La filosofía surge como respuesta a las interrogantes del hombre y se opone a:   (     ) 
 a) La sociedad 
 b) Los mitos 
 c) Los reyes 
 d) La cultura 
 
2. Algunas características de la filosofía son                                                               (     ) 

a) Parcialidad, objetividad y predicción 
b) Objetividad, ciencia y subjetividad 
c) Universalidad, sistematicidad y racionalidad 
d) Racionalidad, religión y objetividad 
 

3. Con la polis aparece en primer plano la figura del ciudadano y se incrementa el 
interés por:                                                                                                               (     ) 
a) La ciencia 
b) El ciudadano perfecto 
c) La santidad 
d) La mitología 

 
4. El ideal para la polis será:                                                                                        (     ) 

a) La exactitud científica 
b) El ciudadano perfecto 
c) La santidad 
d) La mitología 

 



100 

 
 

5. Para que el conocimiento filosófico tenga validez debe contar con un:               (     ) 
a) Pensamiento mitológico 
b) Método 
c) Factor político social 
d) Problema económico 

 
6. Las disciplinas filosóficas se caraterizan por abordar la realidad de una forma:  (     ) 

a) Subjetiva, acrítica y religiosa 
b) General, particular y totalizadora 
c) Teórica, reflexiva y fundamental 
d) Histórica, personal y con base en creencias 

 
7. La disciplina filosófica que se encarga de estudiar las acciones humanas orientadas 

hacia el bien es la:                                                                                                (     ) 
a) Ontología 
b) Gnoseología 
c) Ciencia 
d) Ética 

 
8. La disciplina filosófica estudia al ser en tanto ser, es la:                                      (     ) 

a) Ética 
b) Ontología 
c) Gnoseología 
d) Cosmología 

 
9. La disciplina que estudia el conocimiento es la:                                                   (     ) 

a) Teodicea 
b) Ontología 
c) Ética 
d) Gnoseología 

 
10. ¿Qué es el bien? ¿Qué es el mal? ¿Qué es la moral? Las cuestiones anteriores son 

ejemplos de problemas:                                                                                        (     ) 
a) Estéticos 
b) Ontológicos 
c) Gnoseológicos 
d) Éticos 

 
11. ¿Qué es el ser? ¿Cuáles son las cualidades del ser? ¿Cuál es la esencia de las 

cosas? Las cuestiones anteriores son ejemplos de problemas:                           (     ) 
a) Científicos 
b) Ontológicos 
c) Matemáticos 
d) Éticos 

 



101 

 
 

12. ¿Qué es el conocimiento?, ¿Cuáles son las facultades cognoscitivas del ser 
humano? ¿Cuál es el fin del conocimiento? Las cuestiones anteriores son ejemplos 
de problemas:                                                                                                       (     ) 
a) Estéticos 
b) Gnoseológicos 
c) Ontológicos 
d) Éticos 

 
13. La filosofía se caracteriza porque es un saber:                                                    (     ) 

a) Superficial 
b) Particular  
c) General 
d) Mitológico 

 
14. La ciencia se caracteriza por tener un conocimiento:                                           (     ) 

a) Específico 
b) General 
c) Mitológico 
d) Filosófico 

 
15. La filosofía y la ciencia se relacionan porque:                                                      (     ) 

a) Explican la vida de los animales 
b) Explican la realidad de una forma objetiva 
c) Se expresan en un lenguaje simbólico 
d) Son ciencias sociales 

 
16. La filosofía influye en el pensamiento político porque:                                         (     ) 

a) Se relaciona con la ciencia 
b) Cuestiona el por qué del Estado y la fundamentación del gobernante y 
    gobernado 
c) Expresa las ideas de las matemáticas 
d) Nos habla de las relaciones morales de los individuos 

 
17. La filosofía puede transformar un sistema político o ideológico porque:              (     ) 

a) Aspira a la verdad suprema 
b) Cuestiona a la sociedad y propone alternativas viables, que han sido reflejo de la 
    reflexión de los filósofos 
c) Las leyes cambian con el tiempo 
d) Los hombres aceptan la economía 

 
18. La filosofía nos explica la relación que existe entre el arte y la belleza porque:  (     ) 

a) Nos habla de la sociedad 
b) Reflexiona en torno a la belleza y su expresión 
c) Opina sobre las ideas de otros 
d) Compara la cultura con la ciencia. 

 



102 

 
 

19. La filosofía nos explica la realidad en una forma integral porque:                         (     ) 
a) Es una ciencia formal 
b) Relaciona todas las áreas del conocimiento para explicar la realidad 
c) Une los pensamientos de los filósofos para explicar el arte 
d) Reúne la historia de los seres humanos 

 
 
VI. Lee con cuidado antes de contestar resuelve con tinta azul o negra y sin tachones. 
 
1. Anota el nombre del filósofo que corresponda: Parménides, Heráclito, Tales de 

Mileto, Anaximandro, Anaxímenes, Pitágoras. 
 

a) Las sustancias naturales húmedas, puesto que se forman fácilmente de 
cualquier cosa, es frecuente que experimenten los más varios cambios…. Por 
eso afirma… que el agua era más activo de los cuatro elementos; por así decirlo, 
como una causa”. 
___________________________________________________________ 

___________________________________________________________ 

___________________________________________________________ 
 

b) “Dice en alguna parte que todas las cosas se mueven y nada está quieto y, 
asimilando las cosas existentes a la corriente de un río, dice que no te podrías 
sumergir dos veces en el mismo río”. 
___________________________________________________________ 

___________________________________________________________ 

___________________________________________________________ 
 

c) “Ahora bien, puesto que los elementos necesariamente deben ser un número 
finito, nos queda ahora por examinar y estudiar si son varios o uno solo, algunos, 
en efecto, creen que hay un solo elemento; de ellos, unos creen que este 
elemento es el agua; otros que es el aire; otros que es el fuego; otros, 
finalmente, que es un ser más útil que el agua, y más denso que el aire, el cual 
ser, por ser infinito, dice que contiene los cielos todos” (APERIRON). 
___________________________________________________________ 

___________________________________________________________ 

___________________________________________________________ 
 

d) “Dijo que el primer principio era el aire infinito, del cual nacen las cosas que 
están llegando a ser, las ya existentes y las futuras, los dioses y las cosas 
divinas; las demás nacen de su producto”. 
___________________________________________________________ 

___________________________________________________________ 

___________________________________________________________ 

 



103 

 
 

e) “Los mismos es el pensar y aquello por lo que es el pensamiento.  Pues no sin lo 
ente, con respecto al cual es expresado, hallará el pensar; ya que no ha sido ni 
es ni será otro al lado de lo ente, puesto que el hado lo ha encadenado para que 
permanezca apretado e inmóvil.  Por tanto, todas las cosas serán nombres que 
los mortales pusieron convencidos de que son la verdad, nacen y morir, ser y no 
ser, cambio de lugar y alteraciones de calor que resplandece”. 
___________________________________________________________ 

___________________________________________________________ 

___________________________________________________________ 
 
 
2. Desarrolla la siguiente pregunta: 
 

a) ¿Cuáles son las características del pensamiento Mítico? 
____________________________________________________________

____________________________________________________________

____________________________________________________________

____________________________________________________________

____________________________________________________________

____________________________________________________________

____________________________________________________________

____________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



104 

 
 

     
 

A U T O E V A L U A C I Ó N   
     

 
I. Te presentamos las respuestas de la actividad anterior para que verifiques tus 

aciertos y estudies con más ánimo donde lo necesites. 
 

1. 
a) Pitágoras (siglo VI a. C) 
 
b) Platón (siglo IV a. C) 
 
c) San Agustín (siglo IV d. C) 
 
d) Kant (siglo XVIII d. C) 

 
2.  

a) Consiste en un interrogatorio hasta llegar al conocimiento, es decir, durante 
su desarrollo se van descubriendo los conceptos. 

 
b) Se aplica a lo que está en constante cambio, movimiento y transformación, 

con base en contradicciones y enfrentamiento de los elementos contrarios. 
 

c) Busca la esencia de las cosas partiendo de los que manifiesta en la 
conciencia, es decir, los fenómenos. 

 
3.  

a) Metafísica   ( d ) Estructuración correcta del pensamiento. 
 

b) Ontología   ( e ) Problema del conocimiento. 
 

c) Ética   ( a ) Ser en general. 
 

d) Lógica   ( c ) Moral. 
 

e) Gnoseología  ( f ) El arte, las formas y los métodos. 
 

f) Estética   ( b ) ente en cuanto al ente. 
 
4.  
 

1. Intraorgánico   a) herramientas ( 3) 
2. Interorgánico b) normatividad jurídica ( 2 ) 
3. Extraorgánico c) creencias ( 1 ) 

 d) fábricas ( 3 ) 
 e) normatividad económica ( 2 ) 
 f) costumbres ( 1 ) 

 



105 

 
 

5. La política en tanto ciencia del Estado, es el programa y la estrategia que el 
grupo en el poder postula en el proceso de su auto producción y 
autorrealización histórica. 

 
 
II. 

1. (E) 
2. (B) 
3. (A) 
4. (F) 
5. (G) 
6. (K) 
7. (C) 
8. (J) 
9. (D) 
10. (I) 
11. (H) 

 
 
III. 

1. (F) 
2. (V) 
3. (F) 
4. (V) 
5. (F) 
6. (V) 
7. (V) 
8. (F) 
9. (V) 
10. (F) 
11. (V) 
12. (F) 

 
 
IV. 

1. ÉTICA 
2. ONTOLOGÍA 
3. ESTETICA 
4. GNOSEOLOGÍA 
5. TEODICEA 
6. TEODICE 

 



106 

 
 

V. 
1. (B) 
2. (C) 
3. (C) 
4. (B) 
5. (B) 
6. (C 
7. (D) 
8. (B) 
9. (D) 
10. (D) 
11. (C) 
12. (B) 
13. (C) 
14. (A) 
15. (B) 
16. (B) 
17. (B) 
18. (B) 
19. (B) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



107 

 
 

     

 A C T I V I D A D E S  D E  G E N E R A L I Z A C I Ó N  
 

     
 
Dependiendo de la dinámica de clase, originada por las características del grupo y la 
dirección del profesor o asesor, se sugieren algunas actividades para que profundices en 
lo aprendido, o bien para que generalices ese conocimiento. En todo caso, el profesor o 
asesor será quien determine la actividad más adecuada. Sin embargo, pensando en que 
puedas realizar las actividades por tu cuenta, se sugiere: 
 
 
1. Investiga individualmente o en grupo, las condiciones económicas, políticas y 

sociales de la cultura mexica o azteca, y analiza qué relación guardan con sus 
manifestaciones culturales. 

 
 
2. Lee el diálogo de Platón titulado “Apología”, e identifica el desarrollo del método 

mayéutico que lleva a cabo Sócrates. 
 
 
3. Investiga en qué consistió el Enciclopedismo, y analiza cómo influyó en el ámbito 

político de Francia en su momento.  
 
 

4. Ver la obra El juego que todos jugamos adaptada por Jorodowski al teatro, o leer 
preferentemente la obra literaria. Escucha hombrecito de Bertolt Brecht. En ella 
encontrarás relación inmediata con algunos problemas éticos, aunque también 
podrás ubicar problemas ontológicos y gnoseológicos. Si bien la obra no es 
filosófica, sí ofrece una variedad de acercamientos a la Filosofía en cuanto que se 
puede filosofar sobre los asuntos que presenta. Además, esta obra te hará filosofar 
sobre ti mismo. Lo importante es que en futuras actividades, tanto escolares como 
cotidianas, desarrolles la crítica reflexiva, el afán de conocimiento, el 
cuestionamiento y la búsqueda de respuestas que, como tú, tienen y puede 
desarrollar todo ser pensante. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



108 

 
 

     
 

G L O S A R I O   
     

 
Absoluto. Es una manera con la que la Metafísica designa al Principio 

necesario y que propicia que un ser contingente exista. 
 
Abstracción. Proceso lógico mediante el cual separamos conceptualmente las 

notas esenciales de las particulares, haciendo una 
representación general de los objetos de una misma clase, 
especie o género. 

 
Accidente. Desde el punto de vista de la Ontología o de la Metafísica, es 

aquello que existe en otro y no puede existir en sí mismo porque 
creía una sustancia. 

 
Actitud indagadora. Disposición del hombre que nace del asombro ante los 

problemas, dudas, anomalías o de la propia ignorancia ante los 
acontecimientos de la realidad. 

 
Afán. Es aplicarse literalmente a un trabajo, con anhelo. 
 
Antítesis.  Oposición, contrario, parte que se opone a una tesis. 
 
Atributo. Propiedades o cualidad que se asigna a un ser, lo que se dice de 

él; en el lenguaje es el predicado, esto es lo que se dice del 
sujeto. 

 
Concepción. Forma de "dar a luz", de elaborar una idea o representación de 

algo. En otros sentidos se emplea concepción como una visión 
totalizadora del mundo y de la vida. 

 
Concreto. Se utiliza para identificar lo que es real, los objetos reales; se 

opone a lo abstracto. 
 
Contingente. La Metafísica lo designa como aquel ser que no existe por sí 

mismo, sino que necesita una causa o principio para poder 
existir; esa causa sería un ser necesario. 

 
Cosmología. Disciplina filosófica que aborda el problema del origen, estructura 

y finalidad del Universo; intenta descubrir el fundamento que dé 
razón del ser material. Se relaciona con la Física y la Astronomía 
ocupándose de problemas similares, aunque la manera de 
tratarlos es diferente. 

 
Crítica. Disciplina filosófica que reflexiona sobre la validez objetiva de 

nuestros conocimientos y los alcances y límites de nuestras 
facultades. 

 



109 

 
 

Devenir. Significa estrictamente llegar a ser. Se usa en varios sentidos: 
cambio, mutación, movimiento; el más común de sus significados 
es el de ser en proceso. 

 
Eidético. Significa literalmente imagen, pero en el lenguaje filosófico es la 

idea primaria o esencia. 
 
Empirismo. Corriente filosófica que postula la experiencia y los sentidos 

como únicas fuentes de conocimiento. 
 
Ente. Proviene de la palabra latina es, entis, con la que los 

escolásticos designaron al verbo esse que significa ser. Se 
dedica a todo lo que es, existe o puede existir. 

 
Esencia. Conjunto elementos indispensables que constituyen la 

naturaleza de un objeto; es lo que hace que un ser sea lo que es 
y no otra cosa. 

 
Fenomenología. Busca describir los datos significativos (como se presentan o son 

datos) de los fenómenos a la conciencia. De ahí que se legitime 
la intuición de la conciencia como fuente legítima de 
conocimiento. 

 
Filosofema. Es lo pensando en el juicio de los filósofos; en el nivel del 

lenguaje son las proposiciones filosóficas. 
 
Forma.   Desde la perspectiva de la lógica, son las ideas o pensamientos. 
 
Inferencia lógica. Proceso del pensamiento en el cual se utilizan juicios que sirven 

de medios para alcanzar conclusiones. 
 
Inmanente.  Lo que permanece en la existencia o en la conciencia de un ser. 
 
Intersubjetivo. Conjunto de opiniones de diversos sujetos relacionados entre sí 

respecto de algún  problema, ya sea para reconocerlo o para 
tratar de fundar su validez. 

 
Interlocutor.  Sujeto que es interpelado por otro en un diálogo. 
 
Intuición. Proceso mental mediante el cual conozco o comprendo de forma 

inmediata, directa y completa la realidad o una verdad, sin que 
medie ningún tipo de discurso o razonamiento. 

 
Ironía. Recurso con el cual el filósofo da a entender lo contrario de lo 

que se dice, en forma disimulada, fina y burlona. 
 
Lenguaje simbólico. También conocido como lenguaje artificial en contraste con el 

lenguaje natural. Se utilizan en la lógica moderna para ampliar, 
agilizar y permitir el cálculo simplificado de muchas operaciones 
en el proceso del razonamiento.  

 



110 

 
 

Mayéutica. Es una palabra que significa parir o dar a luz. Fue utilizada por 
Sócrates para designar su método filosófico que consistía en 
hacer preguntas a sus interlocutores, de tal manera que, al dar 
éstos sus respuestas, se viera la inconsistencia o 
contradicciones en ella, para que así cayeran en cuenta de sus 
propios errores y dieran las respuestas correctas. 

 
Metafísica. Es una disciplina filosófica que trata de llegar a la entraña misma 

de todo cuanto existe, por ser el núcleo de la Filosofía estudia 
las causas supremas de todo ente. 

 
Necesario. Aquel ser que no necesita una causa para poder existir, sino que 

existe en sí mismo o es en sí. 
 
Objetividad. Deriva de objetivo (a), adjetivo que designa lo relativo al objeto 

en sí; a partir de Kant empezó a emplearse como lo que tiene 
existencia fuera del sujeto, esto es, la realidad independiente de 
todo conocimiento o idea. 

 
Ontología.  Es una disciplina filosófica que trata del problema del ente. 
 
Ostentar.  Acción de hacer manifiesto algo. 
 
Percepción. Es la función que desarrollan los sentidos al captar o aprehender 

la realidad que nos rodea. Lo percibido es captado como 
totalidad y lleva aparejada nuestra forma de percibir las cosas. 

 
Racionalismo. Corriente filosófica que ante el problema del conocer, postula a 

la razón y a sus funciones como el único órgano adecuado para 
ello. 

 
Realidad. Lo real es lo que existe independientemente del sujeto, como se 

notará, nos referimos a ello con el lenguaje. 
 
Significado. Es definir lo que se quiere decir, en ocasiones se toma también 

con el sentido de lo que se dice. 
 
Síntesis. Es un método que procede de lo simple a lo compuesto, es 

también definido en ocasión al análisis, que es lo contrario. 
 
Subjetivo. Es la representación mental que hace el sujeto de la realidad; es 

decir, la condición interior del sujeto que conoce, o cognoscente. 
También significa, en su sentido peyorativo, algo que no está 
fundado o que es relativo. 

 
Teología natural o Teodicea. Es una disciplina filosófica que trata sobre el problema 

de Dios, intentando resolver preguntas respecto al absoluto y 
utilizando para ello la razón. 

 
 



111 

 
 

Teología revelada. Es una "ciencia" religiosa que trata el tema de Dios. Resuelve 
preguntas similares a las de la Teodicea, aunque no hay que 
confundirlas, pues una utiliza la razón para su estudio y la otra 
se vale de la revelación (Libros Sagrados, Biblia) para tratar a 
Dios. 

 
Tesis. Lo que se pone o establece, se refiere a los raciocinios y es una 

afirmación o negación. 
 
Trascendencia. Puede entenderse como lo que está más allá en la conciencia o 

la existencia, que las rebasa. Es lo opuesto a lo inmanente. En 
sentido teológico la trascendencia es el problema de Dios, o del 
absoluto. 

 
Trascendente. Es lo que sobrepasa algo. Se utiliza para designar lo que 

sobrepasa lo natural o físico, de ahí que sea preocupación de la 
Metafísica. 

 
Valores. Desde el punto de vista de la Ética, son parámetros que nos 

ayudan a formular juicios morales. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



112 

 
 

     
 

B I B L I O G R A F Í A  C O N S U L T A D A   
     

 
ABBAGNANO, Nicolás. Diccionario de la Filosofía. FCE, México, 1985. 
 
CHÁVEZ Calderón, Pedro. Historia de las doctrinas filosóficas. Alhambra, México, 1992. 
 
COLLINWOOD, Rodin G. La idea de la Historia. FCE, México, 1984. 
 
DILTHEY, Guillermo. Esencia de la Filosofía. FCE, México, 1980. 
 
ESCOBAR Valenzuela, Gustavo. Ética. McGRaw-Hill, México, 1992. 
 
FERNÁNDEZ de la Torriente, Gastón. Enciclopedia práctica de la lengua. Cumbre, 

México, t. III, 1980. 
 
FERRATER Mora, José. Diccionario de Filosofía abreviado. Sudamericana, Buenos 

Aires, 1975. 
 
GUTIÉRREZ Sáenz, Raúl. Historia de las doctrinas filosóficas. Esfinge, México, 1990. 
 
_______________________. Introducción a sula Filosofía. Esfinge, México, 1992. 
 
LARROYO, Francisco. La lógica de las ciencias. Porrúa, México, 1976. 
 
LEÓN-Portilla, Miguel. Filosofía náhuatl. UNAM, México, 1983. 
 
LUCKMANS y Berger. La construcción social de la realidad. Amorrortu, Buenos Aires, 

1984. 
 
MARDONES y N. Ursúa. Filosofía de las Ciencias Sociales y Humanas. Fontamara, 

México, 1984. 
 
MARX, Karl. Contribución a la Crítica de la Economía Política del 57. Ediciones de 

Cultura Popular, México, 1974. 
 
___________. Prólogo a la Contribución a la Crítica de la Economía Política del 52. 

Cuadernos de Pasado y Presente, México, 1984. 
 
PIAGET, Jean. Sabiduría e ilusiones de la Filosofía. Península, Barcelona, 1988. 
 
SÁNCHEZ Vázquez, Adolfo. Ética. Grijalbo, México, 1969. 
 
ZEA, Leopoldo. Filosofía americana, como Filosofía sin más. Siglo XXI Editores, México, 

1989. 
 
______________.Introducción a la Filosofía. UNAM, México, 1983. 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 



 1 

 
 

COLEGIO DE BACHILLERES 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FILOSOFÍA I 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FASCÍCULO 2. PRINCIPALES PROBLEMAS DE LA 

FILOSOFÍA ANTIGUA 
 
 
 
 
 

Autores: Graciela Becerra Téllez 

José Luis Calderón Cervantes 

María de Lourdes Martínez Díaz 

Joaquín A. Martínez Morales 

 



 2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 3 

     

 Í N D I C E  
 

     

 
INTRODUCCIÓN                   5 
  
CAPÍTULO 1. PENSAMIENTO PREFILOSÓFICO              7 
 

PROPÓSITO                  9 
 
 

1.1 PENSAMIENTO PREFILOSÓFICO            11 
 

1.1.1  PENSAMIENTO MÍTICO             13 
 

1.1.2  PENSAMIENTO RELIGIOSO             18 
 

1.1.3  PENSAMIENTO FILOSÓFICO             24 

a) Condiciones Histórico–Culturales del Origen 
del Pensamiento Filosófico en Grecia  
(Siglos VIII–VI a.C.)              25 

 
 

1.2 CARACTERÍSTICAS GENERALES DE LA 
FILOSOFÍA EN SUS ORÍGENES            37 

 
1.2.1  PSICOLOGÍA DEL QUEHACER FILOSÓFICO           37 

 
1.2.2  LÓGICA DEL QUEHACER FILOSÓFICO           38 

 
 

1.3 RUPTURA EPISTÉMICA ENTRE EL  
PENSAMIENTO PREFILOSÓFICO Y LA  
FILOSOFÍA               40 

 



 4 

 
 

RECAPITULACIÓN               46 
ACTIVIDADES INTEGRALES             49 
AUTOEVALUACIÓN               51 

 
 
CAPÍTULO 2. PROBLEMAS FILOSÓFICOS EN 

LA ANTIGUA GRECIA              53 
 

PROPÓSITO                55 
 
 

1.1 PROBLEMAS FILOSÓFICOS EN LA 
ANTIGUA GRECIA              57 

 
1.1.1  LA NATURALEZA EN LOS 

PRIMEROS FILÓSOFOS             57 
 

1.1.2  SER Y RAZÓN               62 
 

1.1.3  UNIDAD Y PLURALIDAD             67 
 

1.1.4  EL HOMBRE               71 
 
 

RECAPITULACIÓN               95 
ACTIVIDADES INTEGRALES             96 
AUTOEVALUACIÓN               99 

 
 

RECAPITULACIÓN GENERAL             101 
 
ACTIVIDADES DE CONSOLIDACIÓN            102 
 
AUTOEVALUACIÓN               105 
 
ACTIVIDADES DE GENERALIZACIÓN           107 
 
GLOSARIO                110 
 
BIBLIOGRAFÍA CONSULTADA             112 
 
 



 5 

     

 I N T R O D U C C I Ó N  
 

     

La filosofía, como pensamiento racional y objetivo, no nace de la nada ni por generación 
espontánea, sino que tuvo un momento histórico inicial. Antes de la aparición de la 
filosofía, el ser humano, en particular el griego, da respuesta en primera instancia, a las 
interrogantes planteadas por la realidad mediante pensamientos míticos, y 
posteriormente, mediante pensamientos religiosos. Ambos tipos de pensamiento 
integran lo que se denomina pensamiento prefilosófico, es decir, pensamiento 
desarrollado antes de la filosofía. Su característica principal, es la de apelar a la 
imaginación y a símbolos fantásticos o a las creencias subjetivas y a fuerzas divinas 
situadas fuera de la realidad, para dar cuenta de lo que sucede en las cosas. Al llegar a 
esto e insatisfechos de la falta de objetividad, un grupo de griegos, valiéndose de la 
razón y, apegándose a lo que son las cosas, dan lugar al pensamiento filosófico. 
 
Los conocimientos adquiridos en los capítulos anteriores, concernientes a la acepción 
disciplinaria de la filosofía, así como a sus características y a las relaciones que 
establece tanto con la ciencia como con la religión (capítulo II), te permitirán comprender 
que la objetividad, racionalidad y sistematicidad de todo pensamiento filosófico están 
presentes desde las primeras explicaciones, que dichas características son las mismas, 
exigidas para cualquier pensamiento que pretenda ser científico. La filosofía europea 
(occidental) nace en Grecia como ciencia. Del mismo modo, comprenderás por qué su 
aparición significó, en realidad, una revolución en la manera de pensar y de ser de los 
hombres. 
 
Los conocimientos que logres asimilar aquí, te serán de gran utilidad para poder integrar 
los contenidos de los siguientes capítulos, pues las características del pensamiento 
filosófico y la problemática con la que se originan, se mantienen, intensifican y 
desarrollan a lo largo de la historia de la filosofía europea. La objetividad, sistematicidad 
y racionalidad, siguen siendo requisitos por desarrollar para toda filosofía que se califique 
de científica. La problemática ontológica, gnoseológica y ética-antropológica de la 
filosofía antigua se mantiene presente, lo que ha variado es el enfoque dado a las 
preguntas y la perspectiva desde la que se pretenden resolver. 
 



 6 

El capítulo es de gran importancia dentro de la asignatura filosofía, porque te permitirá 
ver a la filosofía europea como producto de un proceso histórico y epistemológico del ser 
humano. Valorarás en su adecuada magnitud el cambio radical que produjo su aparición 
en la manera de conocer y de ser del hombre. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 7 

     

 C A P Í T U L O  1  
 

     

PENSAMIENTO PREFILOSÓFICO 
 
 
 

1.1 PENSAMIENTO PREFILOSÓFICO 
 

1.1.1  Pensamiento Mítico 
 

1.1.2  Pensamiento Religioso 
 

1.1.3  Pensamiento Filosófico 
 

a) Condiciones Histórico–Culturales del Origen del Pensamiento 
Filosófico en Grecia (Siglos VIII–VI a.C.) 

 
 
1.2 CARACTERÍSTICAS GENERALES DE LA FILOSOFÍA 

EN SUS ORÍGENES 
 

2.1.1  Psicología del Quehacer Filosófico 
 

2.1.2  Lógica del Quehacer Filosófico 
 
 
1.3 RUPTURA EPISTÉMICA ENTRE EL PENSAMIENTO 

PREFILOSÓFICO Y LA FILOSOFÍA 
 



 8 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 9 

     

 P R O P Ó S I T O  
 

     

 
 
 
¿QUÉ APRENDERÁS? 
 
 
 
 Introducirte en los orígenes de la filosofía europea, para que conozcas cuales fueron 

las condiciones y antecedentes que contribuyeron a su aparición, cuales fueron los 
primeros problemas que se planteó y las características que presenta. 

 
 Comprendas que la filosofía no nació repentinamente, ni ha perdido vigencia en 

nuestros días como pensamiento y quehacer esencialmente humano.  
 
 
 
 
 
                                 ¿CÓMO LO APRENDERÁS? 
 
 
 
 Identificando al mito como una forma insuficiente de interpretar la realidad, comparando 

su función en diferentes culturas para que comprenda su carencia de racionalidad. 
 
 Diferenciando al pensamiento y quehacer filosófico del pensamiento prefilosófico, 

mediante el manejo de las características propias de cada una de ellas. Esto permitirá 
que valores, en dimensión e importancia, el pensamiento mítico, religioso y filosófico en 
relación con el ser humano. 

 
 Ubicando el contexto histórico-cultural en el que se desarrolló la Filosofía, 

considerando la constitución de Estado griego, para que conozcas que esto permitió el 
surgimiento del pensamiento filosófico. 



 10 

 
 
 
 
                                                                  ¿PARA QUÉ LO APRENDERÁS? 
 
 
 Para que descubras que algunos de sus primeros problemas te resultan conocidos, 

pues han sido objeto de tu propia reflexión en algún momento de tu vida. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 11 

CAPÍTULO 1 
PENSAMIENTO PREFILOSÓFICO 

 
 
1.1  PENSAMIENTO PREFILOSÓFICO 
 
Como estudiaste en el fascículo I, la filosofía, según sus raíces griegas, significa " amor 
a la sabiduría" y, en consecuencia, quien desinteresadamente busca el saber, es un 
filósofo. Ahora bien, como ya sabes por el capítulo II de métodos de investigación I, todo 
ser humano por naturaleza es un filósofo. Esto último quiere decir que por el simple 
hecho de ser racionales, tendemos a pensar, a dar razón y a explicar el mundo que nos 
rodea. Si nos preguntáramos por los orígenes de la filosofía europea (occidental), 
resultaría claro que serían los mismos que los del ser humano. Sin embargo, esto no es 
así; tuvieron que pasar muchos siglos de desarrollo, después de aparecer el primer 
hombre sobre la tierra, para que el pensamiento humano fuera capaz de producir 
explicaciones filosóficas. La filosofía como sistema riguroso del pensamiento, objetivo y 
racional, tiene un momento histórico específico, situado más lejos del surgimiento de las 
primeras sociedades primitivas. Esto nos lleva a preguntarnos lo siguiente: 
 

¿Cuándo nace la filosofía europea (occidental)? ¿Con cuál cultura? 
 
Antes de su nacimiento ¿Qué tipo de pensamientos producía el hombre para 

explicar la realidad?, ¿Cuáles son las características de estos tipos de 
pensamiento?, ¿Qué es el pensamiento mítico?, ¿Qué es el pensamiento religioso? 
y ¿En qué se diferencia uno del otro? 
 
 

¿Por qué razones el hombre hace a un lado las explicaciones míticas y religiosas, 
para sustituirlas por explicaciones filosóficas? 

 
¿Cuáles son las condiciones histórico-culturales que posibilitaron el surgimiento y  

desarrollo de la filosofía europea (occidental)? 

 
 



 12 

¿Qué características fundamentales presentan el pensamiento y el quehacer 
filosófico en sus orígenes? 

 
¿Cuáles son los primeros y principales problemas de los que se ocupan los primeros 

filósofos?, ¿Han sido resueltos?, ¿Tienen alguna vigencia e importancia para 
nosotros? 

 
¿El pensamiento filosófico es la continuación o la ruptura con el pensamiento 

prefilosófico? 
 

¿Qué importancia tiene para ti en la actualidad el pensamiento filosófico? 
 

¿Es posible el desarrollo pleno del ser humano sin la filosofía? ¿Por qué? 
 

¿Qué tipo de pensamiento se daba antes del nacimiento de la filosofía?, ¿Cuáles 
eran las características principales de aquel pensamiento prefilosófico?, ¿Cuáles 
eran sus formas de conocimiento o modalidades de explicación del mundo en 
general? 

 
 
Antes de ofrecer respuestas a estas preguntas, cualesquiera que hayan sido las 
características, podemos advertir que en aquella mentalidad entraban necesariamente 
en juego los siguientes elementos: hombre, conocimiento y realidad o, en términos que 
corresponden más exactamente a un análisis del conocimiento (Gnoseología), un sujeto 
cognoscente (sujeto que conoce), un objeto conocido y el proceso mismo del 
conocimiento; ésta es la estructura básica del conocimiento en general. 
 
Todo tipo de conocimiento (prefilosófico, vulgar o empírico, científico o filosófico) supone 
estos tres factores: 
 

a) Un ser humano cuyas facultades de conciencia, pensamiento, lenguaje, 
valoración, acción y relación social le llevan a un natural impulso por conocer. 

 
b) Una realidad en constante cambio que resulta y cobra sentido a partir de las 

representaciones y acciones del hombre respecto de su entorno. 
 

c) El proceso mismo de producción del conocimiento que tiene en su base tal 
interacción o afectación recíproca -transformación- entre el hombre y la realidad, 
todo ello condicionado por las diferentes características de lo social. 

 



 13 

Podemos advertir ahora que esta serie de planteamientos de carácter filosófico, es el 
resultado de un esfuerzo de explicación de sus principales objetos de estudio: el hombre, 
la realidad y el conocimiento mismo. Si retomamos aquí alguno de los puntos que 
revisaste en el capítulo 1 (Unidad I) de esta misma asignatura, observaremos que la 
afirmación de que el hombre es por naturaleza un ser racional, comunicativo, libre, 
creativo, social e histórico, y que por ello muestra necesariamente un afán de 
conocimiento, sería una aseveración perteneciente a la rama de la filosofía llamada 
antropología filosófica o teoría del hombre. De igual forma nos percatamos de que el 
planteamiento de una realidad en continuo cambio y desarrollo, que sólo cobra sentido 
ante el propio ser humano que la va estructurando como una realidad significativa, es 
competencia de aquella otra disciplina filosófica llamada ontología. Por otro lado, al 
sostener que el origen del conocimiento se encuentra en la acción práctica del hombre 
con las cosas en general, se afirma algo que pertenece a la teoría del Conocimiento o 
Gnoseología. 
 
Nuestro tema, sin embargo, es el pensamiento prefilosófico. Con las especificaciones 
anteriores -de introducción a este tema- hemos querido dejar en claro que, 
independientemente del tipo de pensamiento o conocimiento del que se trate o de la 
época histórica a la que pertenezcan, en su base se encontrará a un sujeto cognoscente,  
a una realidad natural o social u objeto de conocimiento, y un condicionamiento histórico-
social. Estos tres factores: sujeto, objeto y sociedad, se relacionan y condicionan 
recíprocamente para dar lugar a diferentes maneras de interpretar la realidad, desde la 
mítica, la religiosa y la científica. 
 
Pero, ¿qué hemos de entender bajo el concepto de "pensamiento prefilosófico"?, 
sencillamente aquel tipo de pensamiento  que se dio antes del nacimiento de la filosofía 
en el siglo VI a.C. en la Grecia antigua: un pensamiento mítico y uno religioso, que no 
tenían la pretensión expresa de un conocimiento científicamente fundamentado o de 
mayor grado de racionalidad. Lo que se dio en el siglo VI a.C. en Grecia fue 
precisamente el nacimiento del pensamiento científico. Por primera vez en la historia, la 
especie humana accedió a este nuevo tipo de pensamiento al que se llamó "filosofía", sin 
suponer lo que actualmente concebimos como una distinción entre ciencia y filosofía. 
 
Hablemos entonces del pensamiento prefilosófico refiriéndonos a las características 
principales del pensamiento mítico y religioso, que son las dos modalidades particulares 
que lo constituyen. Esto representará también una ejemplificación concreta de cómo se 
conjugan los  factores hombre, conocimiento y realidad. 
 
 
 
 
1.1.1  PENSAMIENTO MÍTICO 
 
A continuación te presentaremos algunos casos concretos de pensamiento mítico 
pertenecientes a diferentes momentos históricos y a diferentes culturas. La intención es  
ofrecerte una idea aproximada de las notas que definen a este tipo de pensamiento: 
 



 14 

En Babilonia, el poema de la creación, Enuma Elish, relata que "cortándolo en dos, como 
se hace con un pez seco, el Dios Marduk sujetó una de las mitades de Tia´mat 
(monstruo marino) para hacer la bóveda celeste. Con la otra, creó la tierra. Después, Ea 
(madre de Marduk) empuñó a uno de los secuaces de Tia´mat, le cortó las venas y de su 
sangre creó la humanidad". (Historia de la filosofía, vol. I, p.34.) 
 
En la península malaya "los mantra de Johor, incluso los que están cristianizados, creen 
que un tigre a la mitad del camino no puede ser más que un ser humano que, 
habiéndose allegado al espíritu maligno, toma mediante embrujo la forma de esta bestia, 
para saciar su venganza o su maldad. Afirman que, regularmente justo el instante 
anterior al encuentro con el tigre, se ha visto o se ha podido ver a un hombre que 
desaparece en la dirección de donde saltaba el animal". (Levy- Bruhl: El alma primitiva, 
p.27.) 
"Los sencis del Perú disparaban flechas encendidas al sol durante los eclipses, para 
ahuyentar  una bestia salvaje con quien estaba luchando, según ellos creían. A la 
inversa, algunas tribus del Orinoco, durante un eclipse de luna, ponían bajo tierra ramas 
encendidas, pues según ellos, si la luna se extinguiera, todos los fuegos de la tierra se 
apagarían con ella, excepto los que estuvieron ocultos a su mirada". (Frazer: La rama 
dorada, p.107.) 
 
"En Australia encontramos un ejemplo de una catástrofe acuática provocada por la luna. 
Ésta, habiendo pedido un día a un hombre unas pieles de zarigüeya para cubrirse 
porque era de noche y hacía frío, recibió una negativa; para vengarse hizo caer una 
lluvia torrencial y sumergió a toda la región". (Eliade: Tratado de historia de las 
religiones, p.156.) 
 
El significado que inmediatamente le atribuimos a la palabra "mito", en el contexto de 
nuestro lenguaje ordinario, es básicamente el de "mentira", "falsedad", "irrealidad" o 
"ficción": algo que no ha ocurrido ni podrá ocurrir de una manera real y objetiva. De una 
manera menos definitiva, afirmamos que algo o alguien es un "mito", en el sentido de 
que si bien contiene algunos elementos de realidad, termina mostrando más bien 
elementos de una realidad exagerada. Pero en sentido estricto y en el ámbito de la 
antropología e historia de las religiones, que es donde se inscribe este fenómeno, un 
mito es un relato ejemplar que nos habla de algún suceso ocurrido al inicio de los 
tiempos, un suceso que funda un cierto orden y significado en el acontecer natural y 
social del tiempo histórico. 
 
El ejemplo que dimos del poema babilónico de la creación es un relato típico de un mito 
cosmogónico que nos narra el origen del cosmos en términos divinos. La idea de 
"creación cósmica" es la que fundamentalmente se encuentra en el sentido estricto, 
etiológico (etiología = discurso acerca de las causas) de lo que es mito; y en este 
sentido, el mito funciona también como modelo, arquetipo y justificación de todas las 
cosas. El mito, entonces, es algo más que la acepción homérica de mythos, en el sentido 
de "palabra", "discurso" o "fábula". El mito supone una acción sagrada, un gesto 
significativo, un acontecimiento primordial. Las acciones humanas, por tanto, deben 
repetir lo que los dioses hicieron en los comienzos; pertenece a la esencia del mito  el 
que se le relate, se le represente ritualmente, que se le diga siempre de nuevo, que se le 
repita, en la medida en que invoca siempre un suceso poderoso y le da forma a ese 
mismo suceder. 
 



 15 

"El mito afirma, crea, forma la realidad. Este es el verdadero sentido de los mitos 
etiológicos: no deben aclarar la causa de un fenómeno con motivos racionales, sino que 
ellos forman, crean el fenómeno. El mito que da cuenta de la situación y forma 
característica de una roca en el mar, al relatar, por ejemplo, que un antepasado la lanzó 
allí, refuerza y garantiza, renueva y, por así decirlo, fija la existencia de ese objeto sólo 
por el hecho del relato" (Van der Leeuw: Fenomenología de la religión, p. 340.). De esta 
forma el mito reintegra al hombre a una época atemporal, más acá o más allá de la 
historia. 
 
El mito y la religión no han sido abandonados por el hombre; hoy se sigue dedicando a 
ellos desde otras perspectivas y con otros objetivos. Más aún, algunos filósofos, como 
Nietszche recurren a los mitos para expresar su pensamiento. El mito es visto, por su 
riqueza plástica, como un recurso literario. 
 
Ahora bien, y por extensión, se le da el nombre de "pensamiento mítico " (pensamiento 
salvaje o pensamiento mágico) a la totalidad de representaciones y acciones del hombre 
primitivo o de cualquier otro grupo humano de indígenas o nativos que conserven este 
tipo de mentalidad. 
 
Si retomamos nuestros planteamientos iniciales, recordaremos que en la base de 
cualquier tipo de pensamiento, se encuentra un sujeto, que en relación activa con su 
entorno muestra una tendencia natural por conocer. Este afán de conocimiento, esta 
necesidad primera de explicarse el porqué y el cómo de las cosas existió, naturalmente, 
en el hombre primitivo. Éste se preguntaba, siguiendo alguno de los ejemplos anteriores, 
cómo fue creado el universo o de dónde provenía la humanidad. En tanto que el ser 
humano supone de manera constitutiva -si  bien condicionada histórica y socialmente- 
una capacidad de expresión racional. Por lo que toca a la conjunción de sus facultades 
de conciencia, lenguaje, acción, el hombre es capaz de intentar dar razón de todo 
aquello que lo rodea y de sí mismo y si, aparte de este hecho, hacemos la consideración 
desde un punto de vista ontológico- de que la realidad misma posee una estructura 
racional, en el sentido de que conforma una totalidad ordenada, en la que todo tiene una 
causa o razón de ser, surgiendo, relacionándose y dependiendo unas cosas de otras, se 
completa la explicación de que todo tipo de pensamiento y conocimiento implican, 
aunque sea de manera elemental, un cierto aspecto de racionalidad; o dicho en otros 
términos, el pensamiento y conocimiento humanos son de carácter discursivo, en el 
sentido de que, dar razón de algo es averiguar su causa. 
 
Sin embargo, ésta es una de las formas principales en que se puede caracterizar el 
pensamiento mítico, "no es la del mito una razón crítica que se vigile a sí misma además 
de examinar la realidad". (Nicol: Los principios de la ciencia, p.43.). Con esta modalidad 
de pensamiento, el hombre primitivo intentaba dar razón de algún fenómeno, procuraba  
explicarlo a partir de sus causas, pero lo que no hacía era explicar la forma en que lo 
intentaba: no explicaba su propia manera de explicar. La razón mítica -digamos- no es 
todavía la razón lógica de la ciencia, puesto que si algo define a la ciencia y a la filosofía 
es su capacidad de autoexplicación.  
 



 16 

Y es que el hombre primitivo -como el niño- es realista sin reservas, es decir, le otorga 
realidad objetiva a todo cuanto ve, escucha, siente, presiente, piensa, imagina o sueña: 
una piedra puede ser la casa de Dios; un árbol puede ser el protector de los niños recién 
nacidos; un trabajo agrícola puede repetir acciones de alguna divinidad; vocales y 
consonantes pueden transformarse en pulseras del sol y anillos de la luna; la sexualidad 
puede estar absolutamente ligada a las cosechas; el hombre pudo haber nacido de un 
huevo y un toro puede ser el Dios de la tormenta. Hay entonces, una cierta incapacidad 
del hombre primitivo para dejar sin respuesta a sus preguntas. Las respuestas, 
sencillamente, las inventaba; por eso eran infalibles, por eso vivía en un mundo que le 
resultaba transparente, sin lugar a dudas: inventaba el porqué de las cosas esquivando 
el cómo. Pero "cuanto menos  se conoce el mundo, más fácilmente se le explica, no 
padeciendo el principio explicativo mismo ninguna necesidad de explicación. Por ello es 
que la mentalidad primitiva es esencialmente precrítica, designando aquí la palabra 
crítica como la  entrada en juego del instrumento juzgante, que hace aparecer una 
función nueva, una edad diferente de la inteligencia". (Brunschvic: Las edades de la 
inteligencia, pp.29 y 37). 
 
 
Otro ejemplo sencillo ilustrará el carácter precrítico de la mentalidad arcaica. Si 
queremos localizar las fuentes del río Nilo, será precisó que lo remontemos para "ir a 
ver"; pero si, como los antiguos egipcios, creemos que el agua del río proviene del llanto 
de una diosa, entonces todo se resuelve por sí mismo. Tal estilo de creencia no se 
plantea la necesidad de un procedimiento crítico de verificación de hipótesis en la 
experiencia concreta de las cosas.  
 
Si nos concentramos ahora en el fenómeno del lenguaje, entendiendo que la relación de 
conocimiento que el hombre guarda con la realidad, supone siempre una mediación 
lingüística, es decir, el empleo de todo un sistema convencional de signos mediante el 
cual representamos y estructuramos la realidad en forma significativa, localizamos otro 
ángulo de explicación del pensamiento mítico: para el hombre primitivo, el signo o 
símbolo lingüístico no representa la cosa, sino que es la cosa misma. Un ejemplo de esto 
lo encontramos en los antiguos jeroglíficos egipcios, que eran concebidos como seres 
mágicos, o en el poder de la palabra mágica para provocar o detener algún fenómeno de  
la naturaleza. En la medida en que este tipo de pensamiento, también llamado 
pensamiento mágico -y en forma similar a como opera el pensamiento infantil-, confunde 
o mal distingue entre el factor cosa y el factor significado, así también difícilmente 
distingue entre el yo y el mundo, la apariencia y la realidad, el sueño y la vigilia y ésta 
entre la vida y la muerte. 
 
Ahora bien, esta confusión entre apariencia y realidad, entre el símbolo y la cosa 
simbolizada, comienza a ser disuelta en la siguiente etapa de la conciencia humana: el 
pensamiento religioso, cuyas características esenciales expondremos a continuación. 
 
 
 
 
 
 
 
 



 17 

     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
Contesta lo siguiente: 
 
1. Busca en la biblioteca dos mitos de la época de los aztecas.  

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
2. Individualmente o en equipo analicen los dos mitos y señala qué es lo que pretende 

explicar cada uno de ellos. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
3. Individualmente o en equipo, intenta establecer algunas características comunes a los 

mitos que encontraron cada uno. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
4. ¿En nuestra vida diaria, qué significa la palabra mito? Explica con tus propias 

palabras 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 



 18 

1.1.2  PENSAMIENTO RELIGIOSO 
 
La palabra "religión" proviene del término latino religare que significa unir. Pero, ¿qué es 
lo que resulta unido en la experiencia religiosa? Inmediatamente advertimos que esta 
unión es la que existe entre el hombre y Dios, entre el mundo natural y sensible que 
vivimos todos los días, y el mundo sobrenatural. ¿Y qué es aquello que define a ese 
mundo trascendente, que como su nombre lo indica se encuentra "fuera", "más allá" o 
"por encima" del mundo inmediato que nos rodea? Lo define un elemento de poder, de 
perfección, de plenitud frente a las limitaciones e imperfecciones del hombre y el mundo 
concretos. El elemento de lo todopoderoso -lo "completamente otro"- constituye el 
ámbito de lo sagrado, mientras que el elemento del imperfecto se encuentra 
representado por el ámbito de lo profano (que literalmente significa: "lo que está delante  
de lo sagrado"). De manera que "toda concepción religiosa del mundo implica la 
distinción entre lo sagrado y lo profano". (Caillois: El hombre y lo sagrado, p.12.). Ésta 
distinción termina significando una oposición entre lo real (lo sagrado) y lo irreal (lo 
profano), lo bueno y lo malo.  
 
 
La religión implica que el hombre no acepta sin más la vida que se le ha dado, si no que 
busca el poder en la vida: trata de elevarla, engrandecerla, darle un sentido más 
profundo y más amplio; en la orientación de la vida hacia un todo que tenga sentido, pero 
ese sentido del todo, sentido último de las cosas, será siempre un misterio. ¿Y cómo 
puede acceder el hombre religioso a ese orden de lo sagrado, sobrenatural o misterioso?  
 
Esta "unión" se apoya en símbolos. Un símbolo (del griego symmballein = 
correspondencia o unión de dos mitades) es la vinculación que se produce entre un 
signo sensible y un contenido inteligible, entre un signo o significante que podemos 
percibir mediante alguno de nuestros sentidos, y un significado que sólo podemos 
comprenderlo intelectualmente, pero que nunca lo podemos percibir en términos físicos o 
concretos. Así, por ejemplo, en el contexto de la religión cristiano-católica, el vino (signo 
sensible) representa la sangre de Cristo (signo inteligible). "El símbolo es, pues, una 
representación que hace aparecer un sentido secreto, es la epifanía (manifestación) de 
un misterio". (Durand: La imaginación simbólica, p.15.) y en tanto que un misterio es, por 
definición, inexplicable, el símbolo que los representa nunca queda explicado de una vez 
y para siempre, sino que siempre hay que volver a descifrarlo o interpretarlo. 
 
Localizamos así, como la esencia de la conciencia religiosa, el saber que el símbolo es y 
no es al mismo tiempo una representación de la cosa, en razón de que lo que la religión 
simbolizada es siempre un exceso de atributos, un infinito o un suprapoder. Pertenece, 
pues, a la esencia del pensamiento religioso, y ésta es la principal característica que lo 
distingue del mito: una cierta conciencia lingüística o simbólica, es decir, la conciencia de 
que el símbolo no es la cosa, sino su representación. En este sentido, la religión termina 
por negar los elementos del mundo físico, haciendo prevalecer una voluntad que apunta 
"más allá" de lo meramente existente. 
 



 19 

En síntesis, podemos decir que "en la conciencia religiosa el mito adquiere un nuevo 
sentido: pasa a ser simbólico. La religión completa el proceso de desarrollo que el mito 
como tal no puede completar. Hace uso de imágenes y signos sensibles, pero al mismo 
tiempo los conoce como tales. La conciencia religiosa siempre marca la distinción entre 
la mera existencia o realidad, qué sentido o significado". (Urban: Lenguaje y realidad, 
p.491). Si bien no existe una absoluta contraposición o separación entre religión y mito, 
puesto que en el fondo los contenidos míticos y religiosos son los mismos, la forma de 
ambos no es la misma: la religión tiene una cierta capacidad crítica en el manejo de los 
símbolos. 
 
Cuando en la historia del hombre nace el fenómeno del lenguaje, lo hace con un 
contenido mítico: nace con una exclamación de asombro frente a un hecho que se 
interpreta como todopoderoso o divino, por ejemplo, el reflejo de la luz solar en la 
superficie brillosa de una piedra lisa. Si en un principio, en el lenguaje no existe una 
separación entre el sonido y el significado, el lenguaje humano mismo se va desarrollan- 
do, en tanto que logra establecer dicha separación: los significados se van separando de 
su soporte físico, material o sensible, hasta convertirse en símbolos puros, que es el 
caso de la Lógica y las Matemáticas. Este proceso que hoy da lugar a los símbolos 
lógicos o formales de la ciencia, comienza a producirse en la conciencia religiosa, capaz 
de distinguir entre el signo sensible y el significado inteligible, al grado que termina 
concibiendo al mundo físico y finito como símbolo de un mundo divino e infinito. 
 
 
La religión, por otra parte, que siempre nos habla, ya sea del ser de Dios o de la esencia 
de lo divino, de la relación de Dios con el mundo, supone este otro conjunto de 
elementos característicos que la distinguen del mito: el ingrediente de la fe y un cuerpo 
doctrinario, dogmático o de credos; esto es, un sistema de creencias. 
 
Si el hombre primitivo se encuentra totalmente envuelto en una vivencia mágica de las 
cosas, en la que mito y realidad quedan por completo confundidos, sin poder "zafarse" 
de toda esta compenetración cualquier diferencia entre lo subjetivo y lo objetivo, lo visible 
y lo invisible, el hombre religioso, en cambio muestra una fe o creencia en Dios a partir 
de una voluntad o decisión propias provenientes de una definida individualidad, como 
una posibilidad frente a otra: la de no creer o no tener fe en Dios. Digamos que el mundo 
mítico y mágico no representa para el hombre primitivo algo respecto de lo cual en forma 
libre pueda o no creer, sencillamente se encuentra vitalmente inmerso dentro de tal 
concepción del mundo, mientras que el tiempo del hombre religioso se encuentra 
dedicado a mantener la fe en Dios, y de justificar tal creencia frente a los incrédulos. 
 
Como sea -y éste es otro punto importante de distinción entre el pensamiento 
prefilosófico y el filosófico o científico-, tanto la creencia mítica como la religiosa, no 
implican conocimientos, en el sentido de una explicación objetiva y verificada de carácter 
universal, causal y legal. En ambos casos, aunque con matices diferentes, se observa un 
sistema de creencias legitimadas, no a partir de razones, sino de elementos exteriores al 
sujeto como son: un sentimiento de unión social y un cuerpo dogmático de 
prescripciones. 
 



 20 

Abriendo ahora otra perspectiva de la explicación de cómo operan los cinco rasgos 
esenciales, tanto del mito como de la religión, podemos ofrecer el siguiente esquema 
que también se centra en el fenómeno del lenguaje, como expresión de diferentes 
vocaciones humanas o formas de vida. Si bien todavía no hemos tocado el punto de 
cuáles fueron las características principales de la Filosofía en su comienzo histórico, el 
esquema que a continuación presentamos sirve de introducción a dicho tema.  
 
 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
Lee con cuidado los siguientes fragmentos de textos de autores griegos y responde a las 
preguntas planteadas a continuación. Si hay alguna palabra cuyo significado no 
entiendas consulta un diccionario. Si hay algún fragmento que te resulte difícil de 
comprender consulta a tu asesor. 
 

"Voy a los confines de la fértil tierra para ver a Océano, padre de los dioses, y a la madre 
Tetis". (Homero: Ilíada. Cantó XIV, pp. 118 y 119). 
 
"Antes que todas las cosas fue Caos; y después de Gea la de amplio seno, asiento siempre 
sólido de todos los inmortales que habitan las cumbres del nevado Olimpo y el Tártaro 
sombrío enclavado en las profundidades de la tierra espaciosa; y después Eros, el más 
hermoso entre los Dioses Inmortales, que rompe las fuerzas, y que de todos los Dioses y de 
todos los hombres domeña la inteligencia y la sabiduría en sus pechos. Y de Caos nacieron 
Erebo y la negra Nix. Y de Nix, Éter y Hémero nacieron, porque los concibió ella tras de 
unirse de amor a Erebo. Y primero parió Gea a su igual en grandeza, al Urano estrellado, 
con el fin de que la cubriese por entero y fuese morada segura para los Dioses dichosos. Y 
después parió a los Oreos enormes, frescos retiros de las divinas ninfas que habitan las 
montañas abundantes en valles pequeños; y después, el mar estéril que bate furioso, 
Ponto: pero a éste lo engendró sin unirse a nadie en las suavidades del amor". (Hesíodo: 
Teogonía, pp. 4-5). 

 
"En el principio solamente existía caos formado de agua y fango, el cual se endureció 
formando la Tierra. Y aquí se formó un Dios-serpiente con alas y tres cabezas, de Dios, de 
toro y de León, llamado Chronos engendró a Éter, el Caos y el Erebo, y además un huevo, 
del cual salió el Protógonos, que tenía cabeza de toro, rematada por una serpiente con alas 
de oro. Nace después Zeus, el ordenador de todas las cosas; después Pan y un globo de 
cristal, ese partido en dos mitades, las cuales formaron el cielo y la tierra". (Fraile, G.: 
Historia de la filosofía, vol. I, p.93). 
 
"Muchas veces los aqueos me han increpado por lo ocurrido, y yo no soy culpable, sino 
Júpiter, el Hado y la Furia, que vagan en las tinieblas; los cuales hicieron  perecer a mi alma 
durante la junta, curó la expiación el día en que le arrebaté a Aquiles la recompensa. Más 
¿qué podía hacer? La divinidad es quien lo dispone todo". (Homero: Ilíada. Cantó XIX, 
p.166). 
 
"(...) Cuando Júpiter hace caer violenta lluvia, irritado contra los hombres que en el foro dan 
sentencias inicuas y echan a la justicia, no temiendo la venganza de los dioses". (Homero: 
Ilíada. Cantó XVI, p.138). 

 



 21 

 
 

Hesíodo, autor de la Teogonía y los trabajos y los días. 
Estatua que se conserva en el Museo del Vaticano en Roma 

 
 

"¡Oh reyes! Considerad por vosotros mismos este castigo; porque los Dioses, 
mezclados entre los hombres, ven a cuantos se persiguen con juicio inicuos sin 
preocuparse de los Dioses ni por asomo. Sobre la tierra mantenedora durante 
muchos hay treinta mil inmortales de Zeus que guardan a los hombres mortales; y, 
envueltos de aire, corren acá y allá sobre la tierra, observando los juicios 
equitativos y las malas acciones. Y la Justicia es una virgen hija de Zeus, ilustre, 
venerable para los Dioses que habitan el Olimpo; y en verdad que, si alguien le 
hiere y la ultraja, sentada junto al Padre Zeus Crónion, al punto acusa a ella al 
espíritu inicuo de los hombres, con el fin de que el pueblo sea castigado por culpa 
de los reyes que, movidos de un mal designio, se apartan de la equidad recta y se 
niegan a pronunciar juicios irreprochables. (...) acoge el espíritu de justicia y 
rechaza la violencia, pues el Cronión ha impuesto esta ley a los hombres. Ha 
permitido a los peces, a los animales feroces y a las aves de rapiña devorarse 
entre sí, porque carecen de justicia; pero ha dado a los hombres la justicia, que es 
la mejor de las cosas. Si en el ágora quiere hablar con equidad alguno, Zeus que 
mira lo lejos, le colma de riquezas; pero si miente, perjudicando, es castigado 
irremediablemente; su posteridad se oscurece y acaba por extinguirse, en tanto 
que la posteridad del hombre justo se ilustra en el porvenir, cada vez más". 
(Hesíodo: Los trabajos y los días, p.35). 

 
 
1. ¿Cuáles son las características del pensamiento mítico y religioso que han sido 

ilustrados en estos fragmentos? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 



 22 

2. ¿Cuáles son las preguntas que tratan de responder los poetas griegos en ambas 
formas de pensamiento? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
3. ¿Según estos mitos, cómo fue el origen de la naturaleza y del hombre? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
4. ¿De qué manera intervienen los dioses en los asuntos propios de los seres humanos? 
 _______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 23 

     

 E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A  
 

     
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

EL PENSAMIENTO PREFILOSÓFICO  

PENSAMIENTO 
MÍTICO 

PENSAMIENTO 
RELIGIOSO son las primeras 

existen dos tipos 

creadas por el 

pretenden 

no implican 

son 

para dar razón del 

son 

FORMAS DE PENSAMIENTO 

SER HUMANO 

MUNDO 

EXPLICAR LA REALIDAD 

UN CONOCIMIENTO RACIONAL Y 
OBJETIVO DE LOS FENÓMENOS 

CREACIÓN SUBJETIVA 

MANIFESTACIONES CULTURALES 

PRESCRIBEN CONDUCTAS 

las cuales 



 24 

A pesar de estas características comunes existen diferencias de niveles entre ellos: 
 

Pensamiento Mítico Pensamiento Religioso 
 
- Narración o relato fantástico. 
- La imaginación o fantasía es la 

facultad cognoscitiva que le da 
origen. 

- Mediante símbolos de imágenes 
fantásticas interpreta la realidad. 

- No hace distinción entre el símbolo y 
lo simbolizado. 

- Une al hombre con su mundo natural 
y social de manera indisoluble. 

  

 
- Conjunto de dogmas, creencias y 

rituales. 
- La fe o creencias subjetiva es la 

fuerza motriz que le da origen. 
- Interpreta la realidad mediante 

fuerzas sobrenaturales. 
- Discierne entre el símbolo y lo 

simbolizado. 
- Relaciona al hombre y a lo sagrado 

diferenciándolos. 

 
 
 
 
1.1.3  PENSAMIENTO FILOSÓFICO 
  
El pensamiento filosófico como explicación objetiva, racional y sistemática de la realidad 
aparece por primera vez en el siglo VI a.C. en la ciudad de Mileto, región de Jonia, 
Grecia.* A partir de ahí el ser humano inicia una nueva manera de interpretar su realidad, 
en la que predomina la búsqueda de respuestas esencialmente racionales. Para los 
filósofos griegos ya no son suficientes las creencias en mitos o en Dioses, las respuestas 
a los problemas que los preocupan tienen que fundamentarse en la razón y ser 
argumentativas En el siguiente mapa de la Grecia antigua puedes ubicar el sitio del  
origen de la filosofía. 
 



 25 

 
 

Figura 1. Grecia y la costa de Asia Menor. (Cassin, E., et al.: Historia universal. Vol. 4, p.259.) 
 
 
Antes de analizar cuáles son las características particulares del pensamiento filosófico 
que permiten diferenciarlo del pensamiento prefilosófico, mítico y religioso, hay que 
averiguar por qué la filosofía europea (occidental) surge hasta este momento de la 
historia de la humanidad y en esta región del mundo antiguo. 
 
 
 
a) Condiciones Histórico–Culturales del Origen del Pensamiento Filosófico en 

Grecia (Siglo VIII–VI a.C.) 
 
El pensamiento filosófico, como cualquier tipo de pensamiento, también es un producto 
social: nace y se desarrolla dentro de una sociedad determinada, de acuerdo con las 
relaciones que los hombres establecen entre sí, a las condiciones políticas, económicas 
y culturales, existentes dentro de ella y al momento específico de su desarrollo histórico. 
 
El hecho de que la filosofía europea (occidental) se dé hasta el siglo VI a.C. en la cultura 
griega, obedece a que es ahí donde se conjuntan condiciones propicias para su 
advenimiento. Debe quedar claro que el pensamiento filosófico no surge ni por arte de 
magia ni por designios de la fortuna, su origen está histórica y culturalmente 
determinado. 
 



 26 

Hagamos un viaje imaginario hacia el pasado; nuestras coordenadas serán los siglos VII 
y VI a.C. y el lugar, la antigua Grecia. 
 
 
 
Condiciones geográficas 
 
Las condiciones geográficas de la antigua Grecia, son las mismas que en la actualidad 
encontramos en esta región del mundo. Como puedes observar en el mapa, Grecia está 
constituida por un punto de islas y pequeñas ciudades muy cercanas entre sí, rodeadas 
o bañadas por el mar. Su territorio está dividido por grandes y múltiples cadenas 
montañosas, que al entrecruzarse separan y aíslan en pequeñas comunidades su 
superficie con escasas vías fluviales internas. Su clima es el típico del mediterráneo: 
templado-caluroso con suaves vientos y cielo despejado la mayor parte del tiempo; los 
veranos son soleados y calurosos; los inviernos, tolerables y libres de nieve en costas y 
llanuras. Su suelo es rocoso, rico en piedra caliza y yacimiento de hierro, por lo mismo 
poco fértil para los grandes cultivos de cereales, aunque propicio para el olivo, la vid y 
los pequeños pastizales. 
 
Estas condiciones geográficas influyeron en el comportamiento de los hombres griegos: 
el clima los invitó a practicar la vida al aire libre, en la plaza pública (ágora), el gimnasio y 
el teatro. El mar y la falta de grandes ríos, fomentaron la comunicación marítima, aún en 
el caso de distancias cortas. El terreno rocoso y poco propicio para la agricultura, motivó 
a los griegos a emigrar hacia lugares más fértiles y a comerciar con otros pueblos. La 
presencia de montañas,  llevó a  los griegos a fundar múltiples ciudades pequeñas con 
vida independiente, política y económica (llamadas Ciudades-Estado o polis). Incluso, se 
piensa que gracias al clima se debe, en parte, el carácter moderado tan peculiar del  
griego, así como su espíritu claro y abierto, dispuesto a la meditación. 
 

 
 

Figura 2. Los antiguos griegos honraban a Zeus practicando la lucha y otros deportes y 
exhibiendo la belleza de sus armoniosos cuerpos.Para ellos la molicie era tan 

vergonzosa como la ignorancia. (Historia Universal Diamon, p.72). 
 



 27 

Condiciones económicas  
 
En el siglo VII a.C., se observó un crecimiento poblacional y un aumento de las clases 
altas (aristocracia). Debido a la escasa producción de alimentos, por las cuestiones 
geográficas antes mencionadas, fue difícil cubrir las necesidades alimenticias de la 
población. El estrato social bajo manifestó su descontento por la explotación 
indiscriminada de la que era objeto por parte de la aristocracia. Como solución a estos 
problemas, se estimularon y organizaron grandes emigraciones hacia el oeste y noroeste 
del Mediterráneo para fundar nuevas comunidades con una autonomía económica y 
política, sin dejar de conservar lazos culturales con las ciudades de donde emigraron. Lo 
que suele llamarse el mundo griego, abarcó del siglo VIII al siglo VI a.C., "desde las 
costas norte, oeste y sur del Mar Negro, a través del occidente de Asia Menor y la 
península y las islas griegas, hasta Sicilia y el sur de Italia, continuando después hacia el 
oeste a lo largo de las dos orillas del Mediterráneo, hasta Cinere en Libia, Marsella, y 
algunos puntos de la costa española". (Cassin, E. et al.: Historia universal. vol. 4, p.256). 
 

 
 

Figura 3. El mundo griego (Cassin, E. et al.: Historia universal. vol. 4, p.256.) 
 
Todas las ciudades fundadas con este movimiento de expansión territorial dependieron 
del mar, pues los griegos gustaban de establecerse en las costas, nunca en el interior. 
Además, fueron habitadas por pueblos muy diversos que fácilmente fueron desplazados 
y absorbidos por los griegos. Con excepción de los etruscos, asirios, egipcios y fenicios, 
ninguno de estos pueblos representó un peligro u obstáculo para este movimiento de 
invasión, por lo que durante esta época los griegos fueron los grandes colonizadores de 
toda la costa mediterránea. 
 
Las nuevas comunidades creadas se caracterizaron por ser, básicamente, 
asentamientos agrícolas, ya que en todos estos lugares se encontraron tierras propicias 
para el cultivo. Los productos cosechados resultaron ser abundantes y de mejor calidad; 
incluso encontraron materias primas hasta este momento desconocidas para ellos: oro, 
bronce, cobre, entre otras. Estas ciudades, principalmente, fueron las encargadas de la 
producción agrícola y minera del mundo egeo. 
 



 28 

El auge de la producción agrícola, el establecimiento de la población en las costas y el 
uso de la navegación como medio de comunicación trajo, en consecuencia, un 
intercambio comercial por todo el Mediterráneo. Grecia se dedicó a la manufactura y 
exportación de cerámica (jarrones y copas de vino), aceite de oliva, armas, perfumes y 
vino de gran demanda en Egipto y Francia. A cambio, importó minerales necesarios para 
la elaboración de las armas, maderas resistentes para la construcción de navíos y la de 
granos indispensables para la alimentación de la población. A la par de estos 
intercambios mercantiles se dieron los de tipo cultural. Algunos de estos conocimientos 
que los griegos tomaron de otros pueblos para aplicarlos a su manera de ser y pensar 
son los siguientes: 
 

1. El alfabeto fenicio, que sirvió de modelo para desarrollar el alfabeto griego. Antes de 
siglo VIII a.C., la cultura griega se conserva en forma oral. La escritura griega en 
forma de alfabeto se emplea, en un principio, con fines comerciales, para llevar en 
listas el control de las mercancías. Pero será más tarde cuando el alfabeto logre 
producir mejores beneficios, ya que mediante la escritura, se difunden rápidamente 
y conservan las leyes políticas y, sobre todo, los textos poéticos-religiosos. 
Precisamente la propagación de los textos de orden legal y poético-religioso, fue 
otra de las situaciones que hicieron posible la aparición del pensamiento filosófico. 

 
2. El sistema de trueque mercantil, a través de la moneda acuñada en oro, fue 

asimilado por el pueblo lidio. La introducción del mismo, significó un progreso 
decisivo en el comercio, pues permitió un intercambio más fácil y equitativo. 

 
3. Los conocimientos de geografía, matemáticas y medicina de los egipcios, así como 

los de astronomía de los babilonios, sirvieron de base para el desarrollo de la 
ciencia griega. Del mismo modo, los conceptos de "una naturaleza universal por 
debajo de las mutaciones de las cosas particulares, el de leyes universales que 
rigen el desarrollo de la naturaleza, el de una necesidad inflexible que domina todo 
el universo". (Fraile, G.: Historia de la filosofía. Vol I, p. 81), propios del  
pensamiento "filosófico-mítico" de los chinos, persas e hindúes, influyeron en las 
problemáticas del pensamiento filosófico griego. 

 
 
Sin embargo, el hecho de que existiera un intercambio cultural con otros pueblos, no 
significa que los griegos carecieran de originalidad y genialidad. Al contrario, 
aprovechaban las aportaciones cognoscitivas de otros pueblos, que consideraban 
valiosas, y asimilaban a su manera tan peculiar de ser y pensar. Incluso, como sucedió 
la mayoría de las veces, llegaron a desarrollar dichos conocimientos a niveles nunca 
imaginados por los otros. 
 
En síntesis, Grecia se convierte del siglo VIII al siglo VI a.C. en la gran potencia 
económica y cultural del mundo antiguo. La navegación y el comercio están en sus 
manos. Estos cambios en la forma de vida de los hombres, de agricultores y pastores 
que pasan a ser navegantes y mercaderes, conforman un nuevo tipo de hombre, tan 
necesario al nacimiento del pensamiento filosófico. Como dice Jaeger "pronta privacidad, 
libre perspicacia, iniciativa personal y espíritu crítico son las características 
predominantes en el nuevo tipo humano que allí nació". (Jaeger: Paideia, p. 105). 
 



 29 

Condiciones político-sociales 
 
La primera condición de orden político es la identificación del hombre griego con sus 
ciudades-Estado (polis). Lo que llamamos Grecia era en realidad un conjunto de 
pequeñas ciudades con aproximadamente 100 000 habitantes en total, aisladas entre 
ellas por sus condiciones geográficas. Existía, además, una independencia política que, 
en ocasiones, provocaba rivalidades y hasta conflictos militares. A pesar de esto, se 
logró una unificación cultural. El hombre griego consideraba a las ciudades-estado, 
donde nació y vivió, como una extensión de su hogar; la amaba y defendía a toda costa 
pero, al mismo tiempo, estaba convencido de pertenecer a un solo pueblo: el griego. Es 
la lengua, los mitos y la religión lo que permitirá dicha unificación. 
 
Tal identidad con la polis trajo como consecuencia una participación activa en todo lo 
que tenía que ver con ella: su defensa en momentos de guerra; la participación en los 
debates políticos celebrados diariamente en el ágora y la intervención en los asuntos de 
la administración pública. En esta época, políticamente hablando, los griegos son los 
hombres más conscientes,  en relación con los de otras culturas, como podrían ser la 
egipcia y la hindú, por ejemplo. 
 
La segunda condición de orden político-social, fue la estructura esclavista de la sociedad 
griega. Se calcula que en el siglo VI a.C. había más o igual número de esclavos  que de 
hombres libres. Los esclavos eran prisioneros de guerra o agricultores endeudados o 
comprados como tales. Esto generó una marcada división del trabajo: los esclavos 
hacían las tareas más pesadas; en cambio, los hombres libres se dedicaban a 
comerciar, navegar o cultivarse intelectual y físicamente; las mujeres procreaban y 
administraban los bienes del esposo o del padre. De esta manera, los hombres libres 
tuvieron mayor tiempo para dedicarse a la reflexión, a la contemplación de la realidad, al 
diálogo intelectual y a la actividad política o administrativa, o ambas, de la ciudad. De 
esta forma se tuvo en alta estima todo lo relacionado con el desarrollo espiritual. 
 

 
 

Figura 4. Una fiesta libaciones. El anfitrión y sus invitados están tumbados en un diván .El esclavo, 
a la izquierda, cuida de la gran ánfora en la que se mezcla el vino. Una muchacha toca la flauta 

para animar el festín (Historia Universal Diamon, p 130)   
 
Así, observamos un sentimiento de libertad que invade todos los ámbitos de la vida de 
los griegos. Entre los siglos VII-VI a.C., la relación entre las polis se hizo más activa y 
penetrante, generando una prodigiosa fermentación interior y apasionadas luchas 
políticas. Los hombres tenían la sensación de estar libres de la antigua disciplina 
religiosa comunitaria, pretendían tener en sus manos la dirección de su propia conducta 
y la profunda convicción de ser "ciudadanos libres". 
 



 30 

La tercera condición política-social es la aparición de la tiranía como forma de gobierno, 
que se da del siglo VII al VI a.C. y que desplaza a la aristocracia del siglo VIII. Hay que 
aclarar que el concepto de "tiranía" para el hombre griego tenía un significado diferente 
al actual: se aplicaba a aquel gobernante que sin haber heredado el poder, se lo 
adjudicaba después de una rebelión. 
 
Muchos de los gobernantes gozaron del agradecimiento y cariño de su pueblo, pues 
trajeron paz y prosperidad. Tal es el caso de Trasíbulo en la ciudad de Mileto en el siglo 
VI a.C. Durante su gobierno la polis alcanzó tal auge que se convirtió en la más 
floreciente e importante del mundo griego. "Mileto era por entonces la más activa y 
opulenta de las ciudades de aquella Jonia en donde la cultura estaba más avanzada que 
en ninguna otra parte de la Grecia antigua. La irradiación de su poderío se extendía 
hasta las riberas meridionales del Ponto Euxinio, donde se habían fundado colonias. Sus 
buenas relaciones con los príncipes lidios la ponían en contacto con la civilización 
babilónica y egipcia". (Robin, León: El pensamiento griego y los orígenes del espíritu 
científico, p.34). 
 
Ahora nos referiremos a una serie de antecedentes inmediatos al nacimiento de la 
filosofía, como son los religiosos en el marco circunscrito de la propia Grecia. En el 
esquema anterior de distinción entre mito, religión y filosofía a partir del concepto de 
logos, introducimos la idea de vocación humana o forma de vida; se habló de diferentes 
modalidades de logos (mito, religión y filosofía) como diferentes formas humanas del ser. 
Pues bien, este mismo concepto de "vocación humana" nos servirá de eje para 
comprender en qué sentido podemos hablar de los antecedentes religiosos y políticos de 
la filosofía, en cuanto a los aspectos psicológicos o vitales del filósofo.  
 
Vocación (del latín vocatio = llamada) es elección de vida: es definición de una forma de 
vida en lugar de otra; por tanto, podemos hablar de "vocación" cuando hay diversidad de 
vocaciones: diferentes posibilidades en que el hombre se realiza, humanamente, en 
forma libre y desinteresada; en que se ha "llama" o reclama asimismo para tal o cual 
forma de realización. Es entonces en calidad de vocaciones humanas, la religión y 
políticas griegas funcionaron como antecedentes de una nueva y última vocación por 
elección humana: la de dar razón objetiva de las cosas en el modo de la filosofía. 
 
"El hombre que, además de sentir la religiosidad, aprendió hablar de lo divino y decidió 
llevar una vida religiosa; el hombre que no sólo organiza su vida en comunidad, sino que 
además ejercita una facultad de raciocinio político, y convierte a la palabra en 
instrumento de la política activa: este es el hombre que, por tales usos de la palabra, ha 
quedado predispuesto hablar de una manera que ya no es religiosa y es política, y que 
surge de otra motivación vital inconfundible". (Nicol: La idea del hombre, p.230). 
 



 31 

Antecedentes religiosos 
 
En el mundo griego, el antecedente religioso inmediato al nacimiento de la filosofía es el 
orfismo. El orfismo representa una primera forma de vida expresamente religiosa que se 
distingue de un anterior estado natural de vida mítica que no tiene conciencia de sí 
mismo. El orfismo tiene conciencia y recibe una conducta de vida que se sabe religiosa, 
en tanto que busca la liberación del hombre respecto del cuerpo y del mundo natural 
para alcanzar la eternidad del alma. Para la salvación del alma se requiere de un camino 
ascético y de purificación. La religión se torna así en reflexiva, puesto que supone una 
determinada idea del hombre (dualidad de cuerpo y alma), respecto a la naturaleza 
(fondo negativo del cuerpo) y lo divino (ámbito positivo del alma). 
 
 
Antecedentes políticos 
 
La política, como ordenación de la vida social (la organización racional del Estado y la 
constitución de la ley escrita), permitió al hombre griego aprehender conceptualmente -
filosóficamente- el orden cósmico. La experiencia real y cotidiana que tenían los antiguos 
griegos acerca de la vida política, les permitió introducir el concepto de "cosmos" para 
denominar la realidad de su conjunto, la totalidad de lo real como unidad de lo diverso.  
 
Lo que en el orden de la regulación social representaba la ley política se tradujo 
después, filosóficamente, como racionalidad de lo real, es decir, un orden universal 
necesario respecto del cual se empieza a comparar el orden, siempre vulnerable de lo 
político-social. 
 
Las primeras intuiciones de orden universal se encuentran en las teogonías y 
cosmogonías de carácter mitológico, pero es a partir de la experiencia concreta de la 
vida humana, que marca el conjunto de sus acciones, que el hombre griego empieza 
reflexionar, de forma explícita, sobre la idea del orden o estructura racional de la 
totalidad existente: el cosmos, que desde ese momento será el modelo a seguir por parte 
del orden político moral del hombre griego al que Demócrito llamará "microcosmos". 
 
Es de este antecedente práctico de ordenación política que surge la Filosofía como la 
exigencia de reflexionar racional y teóricamente sobre ambos tipos de orden o de 
racionalidad: el cósmico y el microcósmico, el de la realidad en su totalidad y el de la 
realidad política. Y ocurre que el hecho de localizar a la política griega como antecedente 
inmediato de la Filosofía queda confirmado cuando advertimos que toda una serie de 
términos, cuyo significado originario pertenecía al lenguaje de la política, fueron tomados 
por la filosofía para expresar, ahora en forma estrictamente racional y reflexiva, nuevos 
conceptos explicativos de la realidad en su conjunto. Así por ejemplo, el término taxis, 
que en el contexto lingüístico de la política se refería a una "sentencia" u "ordenanza" en 
cuanto a las obligaciones de cada individuo para con su prójimo, lo encontramos, 
precisamente, en el primer texto escrito de Filosofía, aquel en que Anaximandro 
expresará, con tal palabra, el concepto de "orden universal", o el término de diké = 
justicia, que Parménides empleará en el nuevo sentido de que la verdad (verdad 
racional) es "justa". 
 



 32 

Es así que, al igual que la vocación humana  en la religión órfica se distinguió entre todos 
los griegos religiosos, también la forma de vida política se distinguió del ser político, 
natural, entre todos los ciudadanos griegos. Sólo unos cuantos griegos eligieron una vida 
religiosa o una vocación política, al igual que sólo unos cuantos, entre todos los hombres 
racionales, eligieron una nueva forma de ser, la que busca la razón lógica o crítica de las 
cosas: una vida filosófica. 
 
Aunados con el económico, los ámbitos religioso y político en la antigua Grecia 
constituyeron el ámbito propicio para el nacimiento de la Filosofía.  
 
Con la filosofía se origina la última -hasta ahora- de las vocaciones humanas, aquella en 
que el hombre se instala libremente en el mundo, y que consiste, desde entonces y para 
siempre, en una intención metódica y sistemática de buscar y decir la verdad en términos 
estrictamente racionales. 
 
Pero la posibilidad de acceder a la verdad objetiva supone el cumplimiento de dos 
niveles de fundamentación filosófica: un fundamento externo o ético -vocacional-, y uno 
interno u operativo. Nos referimos al primero como: "psicología del quehacer filosófico", y 
al segundo, como "lógica del quehacer filosófico". 
 
El fundamento ético-vocacional alude a la particular disposición de vida que adopta el 
filósofo, como sujeto concreto y personal, frente al mundo de las cosas; mientras que el 
fundamento de tipo funcional consiste en la lógica interna en que se estructura el 
discurso filosófico. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 33 

     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
1. De lo anteriormente explicado, individualmente o en equipo, señala algunas  

condiciones políticas, económicas y religiosas que dieron origen a la filosofía. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
2. ¿Qué diferencias encuentras entre la filosofía y el pensamiento mítico-religioso? 

Argumenta tu respuesta. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
3. ¿La sociedad en la que se vive, influye en la manera en que se ve y explica la 

realidad? Argumenta tu respuesta. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 



 34 

4. Lee los siguientes pensamientos filosóficos de Tales de Mileto, Anaximandro y 
Anaxímenes, y explica brevemente cuáles son las diferencias entre éstos y los 
pensamientos míticos y religiosos de Homero y Hesíodo. 

 
PENSAMIENTO PREFILOSÓFICO  PENSAMIENTO FILOSÓFICO 

 
"Voy a los confines de la fértil tierra para ver a 
Océano, padres de los dioses, y a la madre Tetis". 
(Homero: Iliada. Canto XIV. pp. 118 y 119.) "Antes 
que todas las cosas fue Caos; y después Gea la de 
amplio seno, asiento siempre sólido de todos los 
inmortales que habitan las cumbres del nevado 
Olimpo y el Tártaro sombrío enclavado en las 
profundidades de la tierra espaciosa; y después 
Eros, el más hermoso entre los dioses inmortales, 
que romper las fuerzas, y quiere todos los dioses y 
de todos los hombres domeña la inteligencia y la 
sabiduría en sus pechos. Y de Caos nacieron 
Erebo y la negra Nix. y Nix, Éter y Hémero 
nacieron, porque los concibió ella tras unirse de 
amor a Erebo. Y primero parió Gea a su igual en 
grandeza, al Urano estrellado, con el fin de que la 
cubriese por entero y fuese morada segura para los 
Dioses dichosos. Y después parió a los Oreos 
enormes, frescos retiros en las divinas ninfas que 
habitan las montañas abundantes en valles 
pequeños; y después, el mar estéril que bate 
furioso, Ponto: pero a éste lo engendró sin unirse a 
nadie en las suavidades del amor". ( Hesíodo: 
Teogonía. pp. 4-5.) "En el principio solamente 
existía un caos formado de agua y fango, el cual se 
endureció, formando la Tierra. De aquí se formó un 
dios-serpiente con alas y tres cabezas, de Dios, de 
toro y de León, llamado Chronos y Heracles. Junto 
con este existía la necesidad (Adresteia), que 
domina sobre todo el Cosmos. Chronos engendró 
al Éter, el Caos, y el Erebo, y además un Huevo, 
del cual salió el Protógonos, que tenía cabeza de 
toro, rematada por una serpiente, la de oro. Nacen 
después Zeus, el ordenador de todas las cosas; 
después Pan y un globo de cristal, que se partió en 
dos mitades, las cuales formaron el cielo y la 
tierra". Fraile, G.: "Cosmogonía Orfica", en Historia 
de la Filosofía. Vol. I, p.93.)  

  
"Tales, fundador de esta filosofía, considera el 
agua como primer principio. Por esto llega hasta 
pretender que la tierra descansa en el agua; y se 
vio probablemente conducido a esta idea, porque 
observaba que la humedad alimenta todas las 
cosas, que las calienta y asimismo proceden de 
ella, y que todo animal vive de humedad; y 
aquello de dónde viene todo, es claro, que es el 
principio de todas las cosas. Otra observación le 
condujo también a esta opinión. Las semillas de 
todas las cosas son húmedas por naturaleza; y el 
agua es el principio de las cosas húmedas". 
(Aristóteles: Metafísica. Libro primero. p.22.). 
Como primer principio (Anaximandro) señala el 
apeiron (lo ilimitado, lo indefinido, lo 
indeterminado). No se trata de la infinitud en 
abstracto, sino de una materia primordial, 
ilimitada, homogénea, indeterminada, 
incualificada, eterna, imperecedera, inmutable, 
incorruptible, inagotablemente fecunda, 
generadora de todos los seres y a la cual todos 
retornan (...). El apeiron queda "fuera del cielo", 
envuelve, contiene y gobierna todas las cosas". 
(Fraile, G.: Historia de la Filosofía. Vol. I, p.108.) 
"Anaxímenes dijo que el aire es anterior al agua, 
y que es el primer principio de los cuerpos 
simples". (Aristóteles: Metafísica. Libro Primero, 
p.23.) " El Aire (hálito, aliento, soplo, vapor) es el 
principio primordial de todas las cosas. 'Así como 
nuestra alma, siendo aire, nos mantiene unidos, 
así también el aliento y el aire circundan todo el 
cosmos'. No se trata del aire atmosférico, sino de 
un protoelemento eterno, ‘divino', viviente, 
ilimitado, inextinguible, sutil, ligerísimo, 
penetrante, movilísimo, casi incorpóreo, que es el 
principio del movimiento y de la vida (respiración) 
que todas las cosas (...). Todas las cosas 
provienen del aire infinito y todas retornan a él". 
(Fraile, G.: Historia de la Filosofía, pp.112-113.)  

 
________________________________________________________________

________________________________________________________________

________________________________________________________________

________________________________________________________________

________________________________________________________________

________________________________________________________________

________________________________________________________________

________________________________________________________________

________________________________________________________________ 
 



 35 

     

 E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A  
 

     
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PENSAMIENTO FILOSÓFICO 

FILOSOFÍA 

CIENCIA 

CONOCIMIENTO 

CONDICIONES SOCIALES 
ESPECÍFICAS 

determinado por 

es una 

para su  
comprensión  

y como tal un 

por ser un 

es también un 

PRODUCTO SOCIAL 

HISTÓRICO-SOCIALES 

FILOSOFÍA 
OCCIDENTAL 

CONDICIONES RASGOS 
CULTURALES 

GEOGRÁFICAS 

ANTECEDENTES 
POLÍTICOS 

ECONÓMICAS 

ANTECEDENTES 
MÍTICO-RELIGIOSO 

en el caso de la 

se puede esquematizar 
del siguiente modo: 

POLÍTICAS 

PRODUCTO 
HISTÓRICO 

ES NECESARIO 
 ENMARCARLA  

en sus condiciones 



 36 

En el caso que nos ocupa, la Filosofía europea (occidental), no es la excepción a las 
regla. Son varias y diversas las condiciones que posibilitan su aparición y, únicamente a 
través de ellas, es posible captar el porqué de su origen y caracterización específicas. 
Dichas condiciones se pueden esquematizar el siguiente modo: 
 
1. Condiciones geográficas 

 El clima templado del Mediterráneo. 
 Las grandes cadenas montañosas que dividen el terreno en pequeños y 

múltiples valles. 
 El suelo calcáreo (rocoso) que dificulta el cultivo. 

 
2. Condiciones económicas 

 El comercio marítimo que surgió a raíz de la expansión colonizante. 
 El intercambio de bienes con base en la moneda acuñada. 
 El auge económico griego debido su poder sobre otras culturas. 

 
3. Condiciones políticas 

 La aparición de la polis o ciudad-Estado. 
 El establecimiento de un orden (justicia) mediante las leyes escritas. 
 La aparición de la tiranía y el derrocamiento de la oligarquía. 
 La identificación del individuo griego con la polis. 

 
4. Antecedentes mítico-religiosos 

 La sistematización de los mitos por los poetas, en teogonías y cosmogonías. 
 La interpretación escrita de la tradición oral. 
 El auge del orfismo como religión: las ideas de inmortalidad y reencarnación del 

alma y las actitudes de purificación espiritual. 
 
5. Rasgos culturales del hombre griego 

 El uso de la escritura para hacer público lo privado. 
 La creatividad originaria de los griegos. 
 Su espíritu libre, aventurero e indagador. 
 La tendencia a la contemplación y a la reflexión -por disponer de tiempo libre 

para ello- y a tener en alta estima este tipo de actividades. 
 El uso especulativo de la geometría y aritmética de origen egipcio y babilónico. 

 
 
Todas estas condiciones crearon el terreno propicio para la aparición y desarrollo de la 
Filosofía europea (occidental). 
 



 37 

1.2 CARACTERÍSTICAS GENERALES DE LA FILOSOFÍA EN SUS 
ORÍGENES 

 
 
1.2.1  PSICOLOGÍA DEL QUEHACER FILOSÓFICO 
 
En este tema hablaremos de la vocación interna o actitud general ante la vida que 
adopta el filósofo en su propósito de llegar a un conocimiento científicamente 
fundamentado. 
 
Para Aristóteles, "Lo que en un principio movió a los hombres a hacer las primeras 
indagaciones filosóficas fue, como lo es hoy, la admiración". (Metafísica. L.I.) 
"admiración" o "asombro" se dicen en griego thauma. ¿Pero de se que asombra el 
filósofo? Antes de responder a ello, podríamos preguntar: ¿qué es aquello que puede 
despertar en tí una particular admiración? 
 
A todos nos sorprende lo extraordinario o imprevisto: el estallido de una guerra, algún 
accidente aéreo, los estragos de algún huracán. Sin embargo, el hombre primitivo era 
sujeto de asombro frente a fenómenos naturales impresionantes: una tormenta, un 
eclipse, un terremoto, un incendio o la erupción de algún volcán. ¿Qué diferencia existe 
entonces entre el asombro primitivo y el thauma filosófico? La diferencia es que el 
filósofo logra asombrarse justo de aquellas cosas que por ser tan familiares o cercanas 
no hacemos sobre ellas pregunta alguna; por ejemplo, que más cercano y conocido 
aparentemente conocidos nos resultan, digamos, el tiempo, el lenguaje, el ser humano 
mismo, el bien moral, la educación, la realidad que nos rodea, el concepto de "verdad" o 
el de "política", el dato seguro de todo individuo muere, o el dar por sabido, sin más, que 
existe algo así como el arte y la ciencia, un devenir histórico o una actitud religiosa. 
 
Si bien a diario, como hablantes y escuchas y hasta en las soledades de nuestro 
pensamiento íntimo, empleamos un lenguaje, muy probablemente no nos hemos 
cuestionado cuál es su esencia, cuál es su estructura o qué significa la palabra misma de 
"significado". También a diario nos movemos por referencias temporales que dominamos 
perfectamente; decimos, por ejemplo, "hoy es martes", "hace quince días que me cambié 
de domicilio", "ya es tarde para ir al cine", etc.; pero difícilmente nos hemos preguntando 
seriamente qué es en sí mismo el tiempo, en qué consiste su devenir, o si es una pura 
proyección de nuestra mente, o si en realidad existe de manera objetiva. Sabemos bien 
que hoy nos encontramos en una época histórica diferente a las anteriores, pero no es 
seguro que nos hayamos preguntado si el transcurrir de la historia tiene un fin 
predeterminado o qué es aquello que hace que una edad histórica cambié hacia otra. 
Nos enfrentamos, manejamos, hacemos referencia y nos encontramos englobados por 
una variedad de cosas que componen nuestro mundo circundante, pero es improbable 
que hayamos reflexionado sobre cuál es el sentido último de la totalidad de lo real. Es 
todo ello y más se asombra el filósofo: muestra una particular actitud crítica o reflexiva, 
problematizadora, ante las cosas, fenómenos y sucesos de mayor cercanía o 
familiaridad, sin dejar de considerar, desde luego, aquellos otros fuera de lo ordinario. 
 



 38 

Tal capacidad de asombro le es posible en tanto que expresa una natural actitud de ocio, 
contrapuesta a los absorbentes intereses utilitarios de la vida diaria: un definido 
desinterés pragmático, una capacidad de ocio en el sentido de todo un estado del alma. 
Mucho más que una simple pausa en el trabajo o en el negocio, este estado del alma 
significaba una toma de distancia respecto de las urgencias prácticas del mundo 
ordinario, para profundizar así, contemplativamente, en la esencia última de las cosas. 
 
El griego, como ciudadano libre, gozaba de condiciones para dedicarse a la reflexión, al 
dialogo intelectual y a la actividad política: éstas eran las expresiones de su capacidad 
de ocio. 
 
Quien se asombra, entonces, lleva a cabo en forma pura una actitud contemplativa, es 
decir, una actitud de theoría, que significaba, también en griego, "contemplación", dando 
lugar a ese término de primera importancia en el campo de la ciencia y la filosofía: el de 
"teoría". Esta theoría, contemplación, captación receptiva de la realidad en general o 
participación en el orden total de las cosas significaba la forma más celebrada de ser 
hombre. 
 
Justamente esta actitud de theoría o contemplativa, es la que da lugar a una especie de 
"segunda mirada" sobre la realidad en general, aquella en la que el saber práctico e 
inmediato sobre las cosas queda en suspenso para reconocer que sobre las cosas 
familiares no sabemos realmente cuánto es posible  y necesario saber, que no basta el 
saber que nos permite el utilizarlos; este saber-que-no-sabemos es lo que en Filosofía 
cobra tradición, a partir de Sócrates de una manera expresa como "docta ignorancia". 
 
¿Quién hace filosofía?, se preguntaba Platón y respondía: no quien posee, digamos, un 
saber absoluto, ni aquel que manifiesta una completa ignorancia -que son, por otra parte, 
casos hipotéticos en tanto que extremos-, sino aquél que saber por lo menos alguna 
cosa: que no-sabe.  
 
Todo ello constituye la particular actitud psicológica frente al mundo que adopta el 
filósofo para acceder a la verdad objetiva de las cosas: representa el fundamento vital de 
la Filosofía. 
 
 
 
 
1.2.2  LÓGICA DEL QUEHACER FILOSÓFICO 
 
A diferencia del pensamiento mítico, que de alguna forma supone un cierto carácter 
racional, aunque a nivel elemental o primario, la Filosofía pone en juego una razón crítica 
o lógica, esto es, una capacidad de razonamiento que no sólo intenta dar cuenta 
explicativa de los diferentes aspectos de la realidad, sino que procura igualmente dar 
razón de este mismo esfuerzo de racionalidad. Esta acción crítica que el pensamiento 
filosófico ejerce sobre sí mismo al momento de explicar la realidad constituye, el sentido 
amplio, su lógica interna de funcionamiento, su procedimiento formal u operativo para 
lograr un nivel científico. Se trata aquí de las exigencias de un proceder metódico, 
objetivo, racional y sistemático, que junto con el elemento psicológico o vital constituye la 
doble fundamentación de la Filosofía. 
 



 39 

Si "Filosofía" es "amor a la sabiduría", estos dos componentes etimológicos representa la 
doble fundamentación: philia es "amor", en el sentido de una razón pura con intención de 
verdad, es razón pura, en tanto que no proviene de las urgencias utilitarias de la vida 
diaria; y sophía es "sabiduría", entendida como un saber en el modo de la ciencia, un 
saber científicamente fundamentado basado en una lógica interna de objetividad, 
método, racionalidad y sistema. Es en estos términos en que nace la filosofía y en que 
nace propiamente el pensamiento científico. Es hasta el inicio de la edad moderna en 
que el seno de la filosofía comienzan a desprenderse definitivamente, lo que hoy 
conocemos como ciencias particulares: ciencias naturales, formales, sociales y 
humanas. 
 



 40 

1.3 RUPTURA EPISTÉMICA ENTRE EL PENSAMIENTO 
PREFILOSÓFICO Y LA FILOSOFÍA 

 
La Filosofía surge en el Siglo VI a.C. en Grecia (en la religión de Jonia), y sus primeros 
exponentes fueron: Tales de Mileto, Anaxímenes y Anaximandro. Hablaremos ahora en 
la "ruptura epistémica" de la Filosofía, respecto del mito y de la religión (pensamiento 
precientífico, dentro del cual también se ubica el pensamiento cotidiano o de la mera 
opinión). Ruptura epistémica es el cambio de una concepción del mundo a otra, sea por 
causa de carácter interno (exigencias propias, en este caso, el pensamiento humano y 
sus leyes de desarrollo), como por causas externas (determinaciones de carácter 
histórico-social). Lo que se produce por primera vez en la historia del hombre en el 
momento en que nace la Filosofía es una nueva forma de vida implica una nueva forma 
de pensar o, expresado en otros términos, es una forma de pensamiento que resulta, por 
sí misma, una nueva forma de ser. La ruptura se produce entonces en el campo del 
pensamiento humano y en el que su misma existencia: ser filósofo es justamente llevar 
una vida pensada. Y hablamos de ruptura porque se trata de algo radicalmente nuevo, 
de una especie de "salto" hacia una unidad de vida y pensamiento nunca antes 
existente. 
 
En el orden de la existencia (fundamento éticos-vocacional), el filósofo adopta una 
posición frente al mundo que consiste en independizarse de las necesidades 
apremiantes de la vida y conformarse así con el tipo de pensamiento que ello genera 
(doxa o pensamiento cotidiano, con las características de ser subjetivo, superficial, 
arbitrario y acrítico), sino que buscan, "desinteresadamente", el conocimiento por el 
conocimiento mismo, y en el orden del pensamiento (fundamento operativo o funcional), 
el filósofo procede críticamente bajo las formas del método, la objetividad, la racionalidad 
y en sistemas, esto es, ordena sus pasos de aproximación a sus diferentes objetivos de 
estudio, enlaza unos con otros sus resultados de explicación, así como con los de otros 
pensadores, y procura, atentamente, no introducir o "contaminar" con sus puntos de vista 
estrictamente subjetivos o con sus deseos personales, emociones, imaginaciones o 
fantasías, esta forma crítica de acercarse a los diferentes problemas de la naturaleza, el 
hombre y la sociedad. 
 
El hecho es que la filosofía, como conciencia de sí misma, no nace únicamente 
conceptualizando las cosas de un manera diferente a como las ha planteado el mito, la 
religión y el sentido común, sino que surge explicando en que consiste tal diferencia: ni el 
mito ni la religión, o el sentido común, tienen la función de la razón de sí mismos, de 
explicar sus respectivas formas de proceder. Ésta función es tarea expresa de la 
Filosofía, la única capaz de dar razón crítica de las demás vocaciones humanas, formas 
de vida, discursos o tipos de lenguaje tanto como de sí misma. 
 



 41 

Los primeros filósofos, Tales de Mileto, Anaxímenes y Anaximandro (periodo 
presocrático de pensamiento físico-cosmológico) se preguntaban por la phisis de todas 
las cosas, esto es, por la sustancia elemental o básica o principios físicos de que están 
constituidas las cosas de la totalidad del mundo. A esta pregunta respondieron al pensar 
en un principio inmanente a lo real, es decir, un principio físico que se encuentra dentro 
de la propia realidad y no fuera de ella o de manera trascendental, era el tipo de 
respuesta específicamente religiosa. Para Tales de Mileto, esta physis era el agua; para 
Anaxímenes, el aire, y para Anaximandro, el apeiron (lo infinito e indefinido). En los 
presocráticos, este problema de los elementos y del principio dinámico de la cosas en 
continuo cambio se explicaba a partir de las cosas mismas. 
 
"El milesio (dice E. Nicol) es el primer hombre de ciencia porque es el primero que 
intenta explicar las cosas por mismas. Desde luego no deja de ser hombre de ciencia 
porque no consigna dar una respuesta definitiva a la cuestión que el mismo plantea. Lo 
distintivo de su tesis no es el hecho de que pueda ser juzgada verdadera o errónea 
(porque a este juicio debe someterse toda proposición, sea científica o no), sino el hecho 
de que responde a una pregunta que va enderezada a las cosas mismas y que, por así 
decirlo, sólo ellas pueden contestar: no la contestan las opiniones o creencia subjetivas 
de quienes interrogan, ni otras potencias ajenas a los hombres y a las cosas". (Nicol: Los 
principios de la ciencia, p.379.). 
 
Los primeros filósofos crearon conceptos nuevos, cuya lógica interna suponía y sigue 
suponiendo -en la unidad y continuidad histórica de la filosofía- una explicación 
inmanente de las cosas. La filosofía nace como un hablar eminentemente conceptual, y 
no como un mero designar las cosas con palabras de lenguaje común. Antes de la 
filosofía no había propiamente conceptos, de manera que "el carácter más relevante que 
representan los inicios de la filosofía es el de una auténtica mutación del hablar.  De las 
cosas mismas, como objetos de contemplación, ya no se habla de la misma manera. Así, 
la palabra conceptual será, para los presocráticos, la palabra por excelencia". (Ibid., 
p.386.) 
 
Los primeros filósofos jónicos -y en general la propia historia de la Filosofía- no dejaban 
de emplear imágenes o metáforas como un simple recurso literario; sin embargo, 
metafóricamente el pensamiento era, es y seguirá siendo, perfectamente racional; y éste 
es el aporte y la característica sustancial de la Filosofía en su unidad de pensamiento y 
lenguaje. 
 
¿Cuál es el origen de todas las cosas? Este planteamiento que el pensamiento mítico-
religioso quiso resolver postulando fuerzas sobrenaturales (cosmogonía o teogonías), los 
primeros filósofos griegos lo desarrollaron buscando respuestas racionales, ya sin 
recurrir a ningún principio divino o trascendental. En este sentido, el pensamiento jónico, 
en la medida en que se preocupaba por explicar las formas del ser y  del cambio, era un 
pensamiento decididamente ontológico y no teológico, en tanto que explicación de las 
cosas a partir de sí mismas. 
 
 
 
 
 
 



 42 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
1. Anota cuatro características fundamentales, por lo menos, de cada uno de los 

siguientes pensamientos. 
 
 

Pensamiento mítico: 
 

a)______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 

b)______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 

c)______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 

d)______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
 

Pensamiento religioso: 
 

a)______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 

b)______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 

c)______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 

d)______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 



 43 

Pensamiento filosófico: 
 

a)______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 

b)______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 

c)______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 

d)______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
 
2. Busca en la biblioteca un texto mítico y uno filosófico y elabora una comparación 

entre ellos, considerando las diferencias que se explicaron con anterioridad. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 44 

     
 

E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A   
     

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

como 

que significa 

y 

FUNDAMENTACIÓN DE LA FILOSOFÍA EN SUS ORÍGENES 

en el 

se lleva a cabo en 
forma de una 

que adopta el 

consiste en la 

en su propósito 
de llegar 

trata de un proceder 

una actitud de 

PSICOLOGÍA  
DEL QUEHACER 

FILOSÓFICO 

VOCACIÓN  
INTERNA 

FILÓSOFO 

CONOCIMIENTO 
CIENTÍFICO 

FUNDAMENTADO 

GRIEGO 

ACTITUD 
CONTEMPLATIVA 

THEORIA 

CONTEMPLACIÓN CAPTACIÓN 
RECEPTIVA 

LÓGICA DEL 
QUEHACER 
FILOSÓFICO 

REALIDAD 

METÓDICO 

PREFILOSÓFICO 

se produce en 
el campo del 

entre el pensamiento 

por el 

de la 

y la 

el filósofo busca el 

en el 

OBJETIVO RACIONAL SISTEMÁTICO 

RUPTURA 
EPISTÉMICA 

FILOSÓFICO 

PENSAMIENTO 
HUMANO 

EXISTENCIA 

FUNDAMENTO 
ÉTICO-VOCACIONAL 

FUNDAMENTO 
OPERATIVO  

O  
FUNCIONAL 

CONOCIMIENTO 

CONOCIMIENTO 
MISMO 

ORDEN DEL 
PENSAMIENTO 

como 



 45 

El pensamiento filosófico -aunque parezca redundante decirlo- es creación de los 
filósofos; en cambio, es pensamiento mítico religioso, en el caso de Grecia, de los 
poetas, y en otros lugares, de los sacerdotes. Si bien es cierto que la realidad es la 
misma para todo este pensamiento, esto la manera de abordarla y cuestionarla es 
diferente. Aún cuando es válido señalar que los problemas del origen del cosmos y de la 
justicia están presentes en todas estas explicaciones, la forma en que se plantean y la 
perspectiva desde la que se intentan solucionar es diferente.  
 
La filosofía resuelve el problema de la physis de las cosas asumiendo que es en las 
cosas mismas donde está dicho principio: 
 

Lo  que  distingue  al  pensamiento  filosófico  de  sus 
antecedentes  es  la  manera  de  preguntar,  de  plantearse 

los  problemas  y  de  resolverlos. 
 

Es en las cosas mismas, en lo que revelan a la razón, como el filósofo explica las causas 
de las cosas, como conceptos y no con imágenes fantásticas, sino según las leyes el 
correcto discurrir. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 46 

     
 

R E C A P I T U L A C I Ó N   
     

 
Como pudiste ver en el inicio de este capítulo, se abordaron las primeras formas creadas 
por el ser humano para dar cuenta del mundo que le rodea. Estos primeros intentos de 
conocimiento se constituyeron en un tipo de pensamiento, como un momento previo al 
quehacer de la filosofía, al que se le conoció como pensamiento prefilosófico. Asimismo, 
el pensamiento prefilosófico se bifurca en dos perspectivas, que mantienen coincidencias 
y diferencias, y que pretenden como fin último explicar la realidad: el pensamiento mítico 
y el pensamiento religioso. Ambas son las primeras formas de pensamiento creadas por 
el ser humano para dar razón del mundo. 
 
Tanto el pensamiento mítico como el pensamiento religioso parten de su realidad 
inmediata, de los objetos o fenómenos naturales que se presentan y causan asombro 
ante su desconocimiento, sin embargo, éstos son asimilados a partir de un proceso 
subjetivo, en tanto que son los individuos los que producen su perspectiva en el límite de 
sus sensaciones e intuiciones internas. De tal manera que ambos tipos de pensamiento 
no implican un conocimiento racional y objetivo de los fenómenos, sino por el contrario, 
son producto de la creación subjetiva. Al mismo tiempo, en el pensamiento mítico y en el 
religioso se manifiestan los valores, las costumbres y las creencias de las sociedades 
que representan. En este sentido, ambos tipos de pensamiento no se reducen a la 
explicación de la realidad, sino más aún, se asimilan como manifestaciones culturales 
que prescriben conductas en la sociedad en la que se gestan. 
 
Cabe señalar, que a pesar de las coincidencias que existen entre los dos tipos de 
pensamiento presfilosófico, también existen ciertas características que los diferencian, 
como lo puedes ver en el siguiente cuadro: 
 
 

PENSAMIENTO MÍTICO PENSAMIENTO RELIGIOSO 
 
- Narración o relato fantástico. 
- La imaginación o fantasía es la 

facultad que le da origen. 
- Mediante símbolos de imágenes 

fantásticas interpreta la realidad.  
- No hace distinción entre el símbolo y 

lo simbolizado. 
- Une al hombre con su mundo 

natural y social de manera 
indisoluble.  

  

 
- Conjunto de dogmas, creencias y 

rituales. 
- La fe o creencia subjetiva es la 

fuerza motriz que le da origen.  
- Interpreta la realidad mediante 

fuerzas sobrenaturales.  
- Discierne entre el símbolo y lo 

simbolizado. 
- Relaciona al hombre y a lo sagrado 

diferenciándolos.  

 



 47 

A partir de entonces, como pudiste ver, se dio paso al ámbito propio del pensamiento 
filosófico. La filosofía es una ciencia, y como tal un conocimiento determinado por 
condiciones sociales específicas. El filósofo es un individuo concreto que piensa y actúa 
en una sociedad determinada, así, en tanto que es resultado de ciertas condiciones 
específicas, es al mismo tiempo, productor de ellas. En este sentido, la filosofía por ser 
un producto social es también un producto histórico; es decir, para una adecuada 
comprensión de la filosofía es necesario enmarcarla dentro de sus condiciones histórico-
sociales. 
 
De esta manera, es posible vislumbrar el origen y el sentido de cada horizonte filosófico, 
donde las perspectivas son producto de su circunstancia específica. En el caso particular 
de la filosofía occidental, se podrían esquematizar sus condiciones del siguiente modo: 
 

1. Condiciones geográficas. 
- El clima templado del mediterráneo. 
- Las grandes cadenas montañosas que dividen el terreno en pequeños y 

múltiples valles. 
- El suelo calcáreo (rocoso) que dificulta el cultivo. 

 
2.  Condiciones económicas. 

- El comercio marítimo que surgió a raíz de la expansión colonizante. 
- El intercambio de bienes con base en la moneda acuñada. 
- El auge económico griego debido a su poder sobre otras culturas. 

 
3. Condiciones políticas. 

- La aparición de la polis o ciudad-Estado. 
- El establecimiento de orden (justicia) mediante las leyes escritas. 
- La aparición de la tiranía y el derrocamiento de la oligarquía. 
- La identificación del individuo griego con la polis.  

 
4. Antecedentes mítico-religiosos. 

- La sistematización de los mitos por los poetas, en teogonías y cosmogonías. 
- La interpretación escrita de la tradición oral.  
- El auge del orfismo como religión: las ideas de inmortalidad y reencarnación del 

alma y las actitudes de purificación espiritual.  
 

5. Rasgos culturales del hombre griego. 
- El uso de la escritura para hacer público lo privado. 
- La creatividad originaria de los griegos. 
- Su espíritu libre, aventurero e indagador. 
- La tendencia a la contemplación y a la reflexión -por disponer de tiempo libre 

para ello- y a tener en alta estima este tipo de actividades.  
- El uso especulativo de la geometría y aritmética de origen egipcio y babilónico. 

 
Estas condiciones crearon el terreno propicio para la aparición y desarrollo de la 
Filosofía europea (occidental). 
 



 48 

Por último, se planteó la vocación interna o actitud general ante la vida que adopta el 
filósofo en su propósito de llegar a un conocimiento científicamente fundamentado. A 
esta actitud se le considera como psicología del quehacer filosófico. En el caso del 
filósofo griego, se lleva a cabo en forma de una actitud contemplativa, una actitud de 
theoria, que significa: “contemplación” y captación receptiva de la realidad. Sin 
embargo, la reflexión filosófica no se limita al ejercicio de la especulación, pues la 
Filosofía pone en juego una razón crítica o lógica, es decir, una capacidad de 
razonamiento que no sólo intenta dar cuenta de las cosas, sino del esfuerzo mismo de 
la racionalidad. A esta actividad racional se le considera como Lógica del quehacer 
filosófico, ya que dicho quehacer trata de un proceder metódico, objetivo, racional y 
sistemático.  
 
Es entonces, como te pudiste haber dado cuenta, donde se produce una ruptura 
epistémica entre el pensamiento prefilosófico y el pensamiento filosófico. Dicha ruptura 
se realiza en el campo del pensamiento humano y en el de su misma existencia, se 
produce una especie de unidad de vida y pensamiento nunca antes existente. En el 
orden de la existencia, como fundamento ético-vocacional, el filósofo busca el 
conocimiento por el conocimiento mismo; y en el orden del pensamiento, como 
fundamento operativo o funcional, el filósofo procede críticamente bajo las formas del 
método: la objetividad, la racionalidad y los sistemas.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 49 

     

 A C T I V I D A D E S  I N T E G R A L E S  
 

     
 
Contesta lo que se te pide a continuación. 
 
1. Señala los tres factores que supone todo conocimiento prefilosófico. 

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
2. Señala dos funciones del mito. 

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
3. ¿Qué implica toda concepción religiosa? 

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
4. ¿Qué se manifiesta en el pensamiento mítico y religioso? 

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
5. Escribe tres características del pensamiento mítico. 

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
6. Escribe tres características del pensamiento religioso. 

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 



 50 

7. Señala las condiciones políticas que propiciaron el origen de la filosofía. 
_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 
8. En qué siglo surge la filosofía en Grecia.  

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 
9. ¿Porqué dice Nicol que el filósofo Milesio es el primer hombre de ciencia? 

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 
10. ¿En qué consiste la ruptura epistémica de la filosofía, respecto del mito y la 

religión? 
_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 51 

     

 A U T O E V A L U A C I Ó N  
 

     
 
A continuación se te presentan las respuestas de la actividad anterior, para que 
verifiques tu nivel de conocimiento con respecto a este capítulo. 
 
 
1. a) Un ser humano cuyas facultades de conciencia y relación social le llevan a un 

natural impulso por conocer. 
b) Una realidad en constante cambio que resulta y cobra sentido a partir de las 

representaciones y acciones del hombre respecto de su entorno. 
c) El proceso mismo de producción del conocimiento, que tiene en su base tal 

interacción o afectación recíproca -transformación- entre el hombre y la realidad, 
todo ello condicionado por las diferentes características de lo social.  

 
 
2. a) Como modelo o arquetipo. 

b) Debe ser relatado. 
c) Se le debe representar ritualmente. 

 
 
3. Toda concepción religiosa implica la distinción entre lo sagrado y lo profano.  
 
 
4. En el planteamiento mítico y religioso se manifiestan los valores, creencias y 

costumbres que se tienen en alta estima en las sociedades que representan.  
 
 
5. a) Es una narración o relato fantástico. 

b) La imaginación es la facultad cognoscitiva que le da origen. 
c) Mediante símbolos de imágenes fantásticos interpreta la realidad.  
d) No hace distinción entre el símbolo y lo simbolizado. 
e) Une al hombre con su mundo natural y social de manera indisoluble. 

 
 
6. a) Es un conjunto de dogmas, creencias y rituales. 

b) La fe o creencia subjetiva es la fuerza motriz que le da origen. 
c) Interpreta la realidad mediante fuerzas sobrenaturales. 
d) Discierne entre el símbolo y lo simbolizado. 
e) Relaciona al hombre y a lo sagrado diferenciándolos.  

 
 
7. a) La aparición de la polis o ciudad-Estado. 

b) El establecimiento de un orden (justicia) mediante las leyes escritas. 
c) La identificación del individuo griego con la polis. 



 52 

8. Siglo VI. A.C 
 
 
9. Porque es el primero que intenta explicar las cosas por sí mismas.  
 
 
10. La ruptura epistémica consiste en el cambio de una concepción a otra, la filosofía 

crea una nueva forma de pensamiento y existencia, el filósofo procede 
críticamente bajo las formas del método pretendiendo la objetividad y racionalidad 
de las cosas. En cambio el mito y la religión son pensamientos no críticos ni 
argumentativos.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 53 

     

 C A P Í T U L O  2  
 

     

PROBLEMAS FILOSÓFICOS EN LA ANTIGUA GRECIA 
 
 
 

1.1 PROBLEMAS FILOSÓFICOS EN LA ANTIGUA GRECIA 
 

1.1.1  La Naturaleza en los Primeros Filósofos 
 

1.1.2  Ser y Razón 
 

1.1.3  Unidad y Pluralidad 
 

1.1.4  El Hombre 
 



 54 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 55 

     

 P R O P Ó S I T O  
 

     

 
 
¿QUÉ APRENDERÁS?  
 
 
 
 Conocerás algunos problemas filosóficos surgidos en la antigua Grecia referidos a la 

naturaleza, al hombre y a la ciencia, mediante las explicaciones dadas por los 
pensadores más representativos de esta época. 

 
 
 
 
 
                     ¿CÓMO LO APRENDERÁS? 
 
 
 
 Comprendiendo como éstos filósofos pretendieron explicar la realidad apoyándose en 

la razón, es decir, sin apelar a la intervención de mitos o seres sobrenaturales. 
 
 
 
 
 
                                                        ¿PARA QUÉ LO APRENDERÁS?  
 
 
 
 Para familiarizarte con la actividad filosófica, estarás en mejores condiciones para 

elaborar tus propios juicios críticos en relación con problemáticas presentes en la 
actualidad. 



 56 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 57 

CAPÍTULO 2 
PROBLEMAS FILOSÓFICOS EN LA ANTIGUA GRECIA 

 
 
 
1.1 PROBLEMAS FILOSÓFICOS EN LA ANTIGUA GRECIA 
 
 
1.1.1  LA NATURALEZA EN LOS PRIMEROS FILÓSOFOS 
 
Con la lectura del capítulo anterior, te diste cuenta que el advenimiento de la filosofía 
europea se dio en las prósperas ciudades de Jonia, en las costas de Asia Menor a 
principios del siglo VI a.C., en el instante en que una serie de cambios económicos, 
políticos y religiosos determinaron formas de interpretación nuevas acerca de la 
naturaleza, el hombre y el orden social. Recordaremos las más importantes. 
 
 
Situación Política 
 
Las modificaciones introducidas en la Constitución del Estado griego descentralizaron a 
la Polis, permitiendo el libre juego de las opiniones y la actividad política de un gran 
número de ciudadanos. 
 
 
Económica 
 
El surgimiento del mercantilismo, implicó el establecimiento de nuevas relaciones 
económicas y culturales con diferentes pueblos. La creación del sistema monetario 
posibilitó de un modo más práctico el intercambio exacto entre diferentes mercancías. La 
moneda representó uno de los rasgos fundamentales del logos (razón): su carácter de 
representación universal. Por otra parte, la producción mercantil y el esclavismo  
establecieron la diferencia social entre hombres libres y esclavos, y dio lugar a un nuevo 
grupo: los comerciantes. La relación de estas clases sociales hará evidente, en el 
discurso filosófico, el antagonismo entre los opuestos. 
 

 
 



 58 

Religiosa 
 
El orden religioso griego se transformó con la invasión de los dorios al imperio micénico y 
minoico, dando lugar a una crisis de soberanía. La religión se manifestó, desde ese 
momento, como un culto sin libro sagrado, y sin una casta sacerdotal que obligara a 
respetar los dogmas y a cumplir los ritos. Esta situación permitió el surgimiento de 
diferentes interpretaciones entorno a las creencias religiosas y divinas. Debemos agregar 
a esto el descubrimiento de la escritura. Tradicionalmente la escritura se utilizaba con 
fines de registro administrativo, como actividad propia de una casta de escribas. En el 
siglo VIII a.C., los griegos reelaboraron el alfabeto fenicio y lo modificaron dotándolo de 
vocales con la finalidad de desarrollar una escritura fonética. Mediante la escritura 
fonética, lo secreto se hace público y posibilita escribir tanto como se habla y reflexionar 
lo que se dice. Por último, la asimilación de técnicas geométricas y astronómicas, 
despojadas de todo contenido religioso, fueron traídas de Egipto y Babilonia por los 
primeros filósofos. 
 
La Geometría se utilizó como un principio de abstracción, al establecer la preferencia del 
"ver sobre el tocar"; la Astronomía, se convertiría en la base de orientación en el espacio 
(por ejemplo en la navegación) y en el tiempo (mediante el establecimiento de un 
calendario). 
 
Históricamente, el tema con el que se inició la Filosofía es la naturaleza (physis): 
entendida como una multiplicidad de fenómenos en cambio y transformación 
permanente, a los que hay que aprehender bajo un principio soberano (arjé). Este tema 
filosófico se desarrolla alrededor de la interrogante: ¿cuál es el principio material por lo 
que todo lo existente deriva su ser y al que regresa al perecer, mientras su sustancia 
permanece a pesar de los cambios de condiciones? En nuestra vida cotidiana, nos 
percatamos de que los árboles, las plantas, los animales y las civilizaciones cambian, 
todo tiene un principio, un desarrollo y un fin. ¿Pero todo ocurre por casualidad o porque 
hay leyes que determinan esos cambios? De la interpretación a la respuesta de esta 
pregunta depende la existencia del hombre mismo. Si se sostiene el predominio de la 
casualidad, ¿cómo esperar la sobrevivencia del hombre en un mundo que no le 
garantiza la estabilidad de condiciones para satisfacer sus necesidades? 
 
Por ello, la urgencia de encontrar un principio que ordene ese aparente caos que se 
ofrece a nuestros ojos. Algunas culturas antiguas, como la egipcia y la babilónica, dieron  
al rey la garantía de este orden. Gracias a tal soberanía se lograba mantener el ciclo de 
las estaciones y la armonía social. Los mitos y creencias en seres sobrenaturales 
apoyaban esta visión. 
 
 
 
Tales De Mileto 
 
En Grecia, la búsqueda por este principio de orden tomará otra dirección. El primer 
filósofo del cual se tiene memoria fue Tales, originario de la ciudad de Mileto. Sabemos 
muy poco de él, sin embargo, se conocen algunas de sus tesis fundamentales que nos 
muestran su interpretación del principio o arjé, que gobierna en la naturaleza. A la 
pregunta sobre el arjé, Tales contesta: "el agua es el origen de todas las cosas". 
 



 59 

Aristóteles, en su libro de La Metafísica, refirió que Tales posiblemente llegó a esta 
conclusión al observar que el agua se presentaba a nuestros sentidos de manera 
evidente, como algo necesario: los animales y las plantas necesitan de la humedad para 
seguir viviendo; el agua está en flujo continuo y permanente, lo invade todo y está en 
todo, además de circundar a la tierra y sostenerla. En sí misma, la afirmación de Tales 
no es original, puede entenderse como la acepción del término "Okeanos" (océano) 
padre de todas las cosas de Homero o de afirmaciones similares para Hesíodo; o 
incluso, de principios de la cosmología babilónica, fenicia o judía. En todo caso, la 
solución de Tales al origen de todas las cosas es importante porque, por primera vez en 
la historia occidental, alguien se atreve a buscar el origen de lo existente utilizando como 
único instrumento a la razón. Si observas bien la afirmación de Tales de Mileto, en ella 
no encontramos referencia a dioses o seres sobrenaturales, intenta explicar el origen de 
la naturaleza a partir de algo material: el agua. También la respuesta de Tales al origen 
de las cosas es relevante porque nos da a entender que la naturaleza no funciona de 
manera caprichosa, sino que está sometida al gobierno de una ley (el agua). Y por 
último, podemos deducir que Tales con esa respuesta al problema de la naturaleza 
(physis), lo que daba a entender es que a pesar de que existe una diversidad de 
fenómenos, éstos forman una unidad, están vinculados entre sí, en cuanto son dirigidos 
por el mismo principio. En resumen, estos son algunos de los aspectos más importantes 
de la filosofía de Tales de Mileto: 
 

1. Sugirió que la razón humana es capaz de conocer las leyes que gobiernan el 
universo. 

 
2. Considera  como principio de todas las cosas, a un elemento empírico o material: 

el agua; sin argumentar su tesis con base en mitos o divinidades. 
 

3. Propuso la unidad de la diversidad al postular que todo es uno y la misma cosa. 
Es decir, la diversidad de cosas existentes forman una unidad, en tanto participan 
y están dirigidas por un mismo principio, el agua. 

 
 
 
Anaximandro 
 
A mediados del siglo VI a.C., otro miembro de la escuela milesia, Anaximandro, 
cuestionó la propuesta del agua como principio o sustancia primera, afirmando que ese 
Uno a lo que se reduce todo lo existente, no puede ser ninguno de los cuatro elementos: 
fuego, aire, agua y tierra. Si todo fuera originalmente agua no podría haber calor ni 
fuego: el agua no engendra fuego, sino que lo destruye. Por ello, sostuvo la existencia de 
una protosustancia de la que surgen estos elementos, caracterizándola como 
"indefinida", "indeterminada" (apeirón). Expuso, el origen de las cosas de la siguiente 
manera: en el comienzo existe un estado de indistinción en el cual nada se diferencia. 
De esta unidad primera brotan parejas de contrarios: caliente-frío y seco-húmedo, que 
van a establecer en el espacio cuatro regiones: el cielo de fuego, el aire frío, la tierra 
seca y el mar húmedo. Los contrarios se conectan e interactúan, cada uno triunfando 
alternativamente sobre los otros, conforme a un ciclo por siempre renovado: en los 
fenómenos meteorológicos, en la sucesión de las estaciones; en el nacimiento y la 
muerte de todo lo que vive, plantas, animales y hombres. 
 



 60 

Anaximandro garantizó así, el movimiento y el cambio de la naturaleza bajo el principio 
ordenador de lo "indeterminado". El apeirón está desprovisto de las propiedades que 
condenan las cosas a perecer. En otras palabras, el apeirón provee de eternidad al 
mundo. Anaximandro al explicar la creación del cosmos, debió apoyarse en el modelo 
expuesto por Hesíodo en su Teogonía, no obstante, profundizó su análisis, al consumar 
la racionalización de los contenidos de la antigua mitología en un estilo expresivo, 
completamente nuevo. La diversidad compleja de lo real y el orden disperso de los 
acontecimientos, se ubican por primera vez en un discurso filosófico, al determinar sus 
límites y su legalidad, con la finalidad de hacerlos razonables y dominables por el 
hombre. 
 
Los principales elementos de la doctrina de Anaximandro son los siguientes: 
 

1. Negó la experiencia obtenida por los sentidos. Ya no postula como principio un 
elemento empírico, observable, como el agua, sino una abstracción: "lo 
indefinido". 

 
2. Utilizó por primera vez el término arjé (principio), cuyo significado más antiguo se 

relaciona con la idea de "comienzo" y de "mando", es decir, con la idea de una 
soberanía cósmica. 

 
3. Describió sistemáticamente el equilibrio cosmológico, sometido a la autoridad de la 

ley y de la necesidad. Esto es, los cambios y movimientos de la naturaleza no son 
azarosos, obedecen a un orden. El esquema explicativo de Anaximandro se 
considera como el modelo a seguir, con rigor o sin él, por los pensadores 
presocráticos al cuestionarse por el origen de la (physis) o naturaleza. 

 
 
Anaxímenes 
 
Anaxímenes, el último de los pensadores milesios, afirmó que el origen de todas las 
cosas no es el agua, ni lo indeterminado, sino el aire; recurrió a los términos de 
condensación y rarefacción para dar cuenta de la formación y cambio de lo existente: el 
aire es invisible y se hace visible al condensarse o rarificarse. Se vuelve fuego cuando se 
dilata o enrarece y en viento, nubes, agua, tierra y finalmente en piedras, al 
condensarse. Es probable que Anaxímenes llegara a ésta conclusión al observar que la 
respiración era esencial en la vida de los seres vivos y que el aire, al enrarecerse, se 
hace más cálido y tiende a convertirse en fuego, mientras que, si se condensa, se enfría 
y tiende a volverse sólido. 
 
La solución al problema de la physis dada por Anaxímenes se nos presenta, a primera 
vista, como un retroceso en relación con la de su predecesor Anaximandro al haber 
postulado, igual que Tales, a un elemento material como principio. No obstante, su teoría 
representó un avance notable al incorporar la rarefacción y la condensación: su 
argumento tuvo como principio las transformaciones de una sustancia única y, por tanto, 
dio cuenta de todas las diferencias como meramente cuantitativas. El apeirón de 
Anaximandro no es homogéneo y la única manera de salvar la unidad de la sustancia 
primera radica en que la diversidad de las cosas y los seres participen en una cantidad 
más o menos grande de esta sustancia en un espacio determinado. 
 



 61 

De esta forma, Anaxímenes explicó las diferencias cualitativas por cambios cuantitativos. 
Su doctrina adquirió así mayor simplicidad y consistencia que la de Anaximandro. 
Finalmente, es necesario subrayar que el rasgo sobresaliente en la filosofía de 
Anaxímenes es la determinación de las diferencias cualitativas por cambios cuantitativos, 
para salvar la unidad de la sustancia primordial: el aire. Con este último pensador, la 
escuela milesia llegó a su desarrollo pleno. Posteriores filósofos volverán a ella para 
retomar el tema de la naturaleza o planteando además, problemas novedosos. 
 
 
     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
Contesta lo que se te pide a continuación. 
 
1. Explica con tus propias palabras la filosofía de Tales de Mileto. 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
2. ¿Según Anaximandro cuál es el origen de todas las cosas? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
3. ¿Cuál es la explicación de Anaxímenes sobre el origen de todas las cosas? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
4. ¿Aún es actual la interrogante sobre el principio de todas las cosas? Confronta tu 

respuesta con la de tus compañeros y tu asesor. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 



 62 

1.1.2  SER Y RAZÓN 
 
Las matemáticas que surgieron en Babilonia y Egipto por necesidades prácticas de 
medición y contabilidad, fueron concebidas por Pitágoras de Samos (548 a.C.) en un 
doble plano, uno teórico y otro especulativo. Según señala Aristóteles (op. cit.), los 
pitagóricos hicieron progresar a las matemáticas y creyeron que sus principios, eran los 
principios de todas las cosas. En este sentido, para Pitágoras, el fuego, la tierra, el agua 
y el aire, no constituyen el origen de las cosas. Estos cuatro elementos están formados 
en semejanza con los números y éstos son anteriores a todas las cosas. 
 
 
Pitágoras 
 
Representó los números como principio y raíz de todas las cosas, identificándolos con 
puntos espaciales que forman figuras geométricas cuya unidad es el diez. En la tradición 
pitagórica, el 10 constituye el número perfecto en cuanto es el resultado al sumar los 
primeros cuatro enteros: 1, 2, 3, 4. Los pitagóricos fueron los primeros en utilizar la 
palabra "cosmos" para hacer referencia a la belleza y armonía que se manifiesta en 
nuestro mundo. Al proponer al número como la realidad última de lo existente, Pitágoras 
postula que los cambios y movimientos percibidos en la naturaleza, la sociedad y el 
hombre mismo, no son meras casualidades, sino que son regidos por una ley que los 
ordena. Estos cambios obedecen a la relación equilibrada de los opuestos, mismos que 
se encuentran clasificados en diez: 
 

1. limitado  -   ilimitado 
2. par    -  impar 
3. uno   -  múltiple 
4. derecho  -  izquierdo 
5. masculino  -  femenino 
6. quietud  -  movimiento 
7. recto  -  curvo 
8. luz   -  oscuridad 
9. bueno  -  malo 
10. cuadrado  -  oblongo 

 
 
Las aportaciones más relevantes de los pitagóricos a la Filosofía, se podrían resumir en 
los siguientes aspectos: 
 

1. Señalaron como principio de todas las cosas, o arjé, a un elemento no material: el 
número. 

 
2. Las matemáticas se convirtieron en un instrumento útil y necesario para la 

comprensión sistemática de la realidad. 
 

3. Los cambios y modificaciones de lo existente eran explicados a partir de una 
relación armoniosa de los supuestos. 



 63 

Pitágoras, al proponer como origen (arjé) de todas las cosas a los números, en cuanto 
configuran a lo existente en una armonización de opuestos, estimuló el surgimiento de 
dos doctrinas diferentes que serían representadas por Heráclito y Parménides. 
 
 
Heráclito 
 
Originario de la ciudad de Efeso, (provincia jónica, 504 a.C.), fue el primer pensador que 
se alejó del problema de la naturaleza (physis). No obstante, hay en su filosofía una 
teoría que explica a la misma. Con Heráclito, surgió un nuevo concepto filosófico: "el 
logos". Término que adquiere, fundamentalmente, tres significados: discurso, razón, ratio 
(proporción, medida, relación). Puede ser entendido como el análisis correcto del 
pensamiento humano, al grado de comprender la ley universal que dirige a la naturaleza 
incluyendo a Dios y al Hombre. Dicha ley universal, que no es una ley histórica o ley de 
la evolución, no tiene principio ni fin, así como no lo tiene el mundo en el cual se 
manifiesta. Está más allá de una ley natural, en tanto incorpora lo sobrenatural o lo 
divino. Incluso pensamos que se identifica con lo divino por ser una abstracción 
inmaterial. Representa lo general y absoluto en el universo, como opuesto a todo lo que 
es particular y relativo. En este sentido, Heráclito nos dice que todas las cosas son una: 
si observamos a nuestro alrededor, encontraremos una gran cantidad de seres y cosas 
que aparentemente no tienen relación entre sí pero que, si hacemos uso adecuado de la 
razón, concluiremos que dependen unos de otros para existir. Es más, la identidad 
particular que tienen es transitoria; se hallan en proceso de ser sustituidos por sus 
opuestos: lo único permanente es el conflicto de los opuestos, la ley del cambio 
perpetuo. 
 
De esta forma, Heráclito rechazó la doctrina pitagórica que demandaba la unidad 
equilibrada de los opuestos. Si el mundo se mantiene en unidad no es por la armonía de 
los opuestos, sino por su lucha necesaria para producir el cambio, el devenir: "Lo 
contrario se pone de acuerdo; y de lo diverso surge la más hermosa armonía, pues todas 
las cosas se originan en la discordia". (Heráclito: Fragmentos, p. 104). 
 
Además,  Haráclito sostuvo que la guerra (polemos) era el padre de todas las cosas, 
enseñándonos así el enfrentamiento constante de fuerzas contrarias, tanto simultáneas 
(al mismo tiempo), como sucesivas (una después de otra). La sabiduría a la que el 
filósofo debía aspirar, según Heráclito, consiste en reconocer la unidad de todas las 
cosas, al margen de una engañosa diversidad: "Los hombres ignoran que los divergente 
está de acuerdo consigo mismo. Es una armonía de tensiones opuestas como la del arco 
y la lira" (op. cit., p. 125). Al explicar el origen de las cosas, Heráclito postuló como 
principio, al fuego, considerándolo así por su comportamiento y no tanto por su 
materialidad: "Este mundo, que es el mismo para todos, no lo hizo ningún dios o ningún 
hombre; sino que fue siempre, es ahora y será fuego siempre viviente, que se prende y 
apaga medidamente" (op. cit., p. 30). 
 
El fuego simboliza el movimiento y el cambio a que está sometido lo existente: "La 
experiencia sensible nos enseña que el fuego vive alimentándose de una materia 
heterogénea a la que consume y transforma en si. Brota, por así decirlo, de multitud de 
objetos, que va transformando en si, y sin esta provisión de materia se muere, deja de 
arder. La existencia misma del fuego depende de esta 'lucha', de esta 'tensión' 
(Copleston, Frederick: Historia de la filosofía. 1980, p. 54). 
 



 64 

El proceso del fuego presenta dos vías, una ascendente y otra descendente que, en su 
movilidad, da lugar al cosmos. Por la vía descendente, el fuego, al condensarse, se 
humedece y, al comprimirse, se convierte en agua; al congelarse, se transforma en 
tierra. En la vía ascendente, la tierra se licua y de ella sale el agua y, del agua, todo lo 
demás. La filosofía de Heráclito no sólo es una indagación en torno a la estructura del 
universo, pretende también ofrecer un conocimiento del hombre mismo e influir en su 
comportamiento moral, para que se afane más por el logro de la sabiduría que por la 
acumulación de bienes materiales: "prefieren, pues, los mejores, una cosa única en vez 
de todas las demás, gloria eterna antes que cosas mortales; la mayoría, en cambio, 
quiere atiborrarse como ganado" (Mondolfo, R.: Heráclito, 1986). 
 
Heráclito dividió a los hombres en tres categorías, de acuerdo a su relación con el logos: 
los que han oído y entendido la palabra (logos); los que la han oído por primera vez,  
pero todavía no la han entendido; y aquellos que jamás la han oído. 
 
Para concluir, destacaremos los aspectos más relevantes de su filosofía: 
 

1. Aparición del concepto filosófico logos. 
 

2. Distinción entre un conocimiento sensible y un conocimiento racional. 
 

3. Unidad antagónica de los supuestos, como característica esencial de la realidad. 
 

4. El devenir de todas las cosas, gracias al conflicto interminable de los contrarios. 
 
 
Parménides 
 
Parménides, de la ciudad de Elea, ha sido el primer filósofo que enfrentó el problema del 
"principio común de todas las cosas" (arjé) de modo distinto a sus antecesores: colocó a 
la razón como base de la explicación de todas las cosas y despreció el papel de los 
sentidos. A Parménides se le relaciona con el pitagorismo y con Jenófanes (fundador de 
la escuela eleática), de quien heredó la práctica de exponer el pensamiento filosófico en 
forma poética. Al parecer, Parménides nació a finales del siglo VI a.C., puesto que, hacia 
los años 451-449, cuando tenía ya unos 65 años de edad, conversó en Atenas con el 
joven Sócrates. Se dice que redactó las leyes de su ciudad natal. Su obra, escrita en 
verso, ha llegado hasta nosotros en fragmentos extensos. En la opinión de Werner 
Jaeger, el estilo poético-épico, del que se vale Parménides para presentar su filosofía, 
tiene un marcado paralelismo con la obra de Hesíodo, principalmente con la Teogonía, 
en donde este poeta se vale de elementos divinos para explicar el origen del mundo. 
Parménides va más lejos: ocupa el estilo épico-didáctico para proclamar la verdad 
(aletheía), verdad que aprendió por boca de la diosa misma de la necesidad y que queda 
expresada a lo largo de uno de sus más importantes poemas.El cual consta de una 
Introducción (Proemio) y dos partes: vía de la verdad y vía de la apariencia. En la 
introducción del mencionado poema, se narra el encuentro de la razón con el saber. 
Parménides es el poeta que, subido en un carro, es conducido por las hijas del sol hasta 
la encrucijada en donde se dividen los caminos de la noche (camino de la apariencia) y 
del día (camino de la verdad) y, en ese mismo sitio se encuentra la puerta que da acceso 
a la diosa de la sabiduría. La puerta se abre custodiada por la justicia (dike), la que 
permite al poeta pasar y ser recibido por la diosa misma, quien le revela la existencia de 



 65 

dos vías o caminos  que pueden ser seguidos por los hombres en la búsqueda del saber. 
Pero sólo uno de los caminos es el correcto y el otro, es el equivocado. Uno de esos 
caminos conduce al conocimiento engañoso de los sentidos (apariencia) y el otro, al 
conocimiento de la verdad (aletheía). La diosa de la sabiduría le dice a Parménides que 
el camino de la verdad es: el Ser-es, y que el camino de la apariencia es: el No-Ser-no-
es. 
 
La diosa de la sabiduría le proporciona a Parménides esos dos principios para orientarse 
en la búsqueda de un conocimiento de la realidad tal y como ésta es y no como nos la 
presentan nuestros sentidos, que sólo muestran la apariencia de las cosas. En otras 
palabras, para Parménides el verdadero conocimiento sólo es alcanzable por la razón y 
no por los sentidos. Parménides al afirmar que el Ser-es y el No-ser-no-es, lo que 
cuestiona es nuestro saber obtenido por los sentidos. Por ejemplo, nosotros vemos que 
los objetos, los animales, las personas, cambian y se transforman, es decir pasan del ser 
al no ser. Para Parménides el cambio es mera ilusión, porque si el Ser-es no puede dejar 
de ser, no puede convertirse en No-ser, porque el No-Ser no existe,  y al no existir el No-
Ser, se cae en una contradicción al sostener que el Ser pasa al No-Ser. 
 
De estos principios de la doctrina de Parménides el Ser-es y el No-Ser-No-es, este 
pensador deriva una serie de atributos del Ser tales como el de ser Único, Eterno, 
Inmóvil e infinito. El Ser es Único, porque si hubiera algo distinto sería No-Ser, y como el 
No-Ser no existe, sólo hay un solo Ser. El Ser es Eterno, porque no tiene ni principio ni 
fin, si tuviera principio, provendría del No-Ser pero como el No-Ser no existe, el Ser 
siempre ha sido. El Ser es Inmóvil, porque si cambiara pasaría a ser No-Ser, y como el 
No-Ser no existe, el Ser es estático y es infinito. 
 
Al Ser -expresó Parménides- es posible pensarlo. A la nada, no. Del ser se puede decir 
que es eterno (sin principio, ni fin); inengendrado e imperecedero (no ha sido creado, no 
puede ser destruido); indivisible (no se puede separar, es compacto, homogéneo); 
completo y único (no hay muchos seres, sólo uno y el mismo); y que es estático (carente 
de movimiento). De la nada no se puede hablar; hablar del ser es hablar de algo, de lo 
que es. Hablar de la nada, es no hablar. Pensar en el ser, es pensar en algo; pensar en 
la nada, es no pensar; de lo que se sigue que el ser es idéntico al pensar: "Lo mismo es 
poder ser pensado que poder ser".  
 
Según Jaeger, Parménides trató de explicar los errores de aquellos hombres que, como 
Heráclito y los Pitagóricos, propusieron la dualidad en lugar del Uno como sustancia 
primigenia y el movimiento, en lugar de lo que persiste sin cambio, provocando con ello 
confusión. Para Parménides lo real fue, como Absoluto, el ser carente de movimiento. 
 
La filosofía del Parménides podría quedar resumida así: 
 

1. Aceptó a la razón como vía de explicación verdadera del mundo sin dar valor 
alguno a los sentidos. 

 
2. Rechazó el cambio por considerarlo ilusorio y no sustentado por la razón. 

 
3. Negó la existencia de los opuestos: tanto en su armonía (Pitágoras) como en su 

unidad (Heráclito), para anteponer el Uno, el Ser. Las propiedades del Ser son: 
 



 66 

a) El Ser es eterno: sin principio ni fin. 
 

b) El Ser es continuo: es y seguirá siendo el mismo. 
 

c) El Ser es único: no hay muchos seres, sólo uno. 
 

d) El Ser es estático: inmóvil, sin cambio, sin alteración. 
 

e) El Ser es absoluto: total y único. 
 

4. Presentó la existencia de dos mundos: el del Ser, de la verdad: mundo intelectual; 
y el del No-ser, de la apariencia: mundo de lo sensible. 

 
 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
Resuelve las siguientes preguntas. 
 
1. Señala las aportaciones más relevantes de los Pitagóricos a la filosofía. 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
2. Define el concepto “logos”. 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
3. Describe los aspectos más relevantes de la filosofía de Heráclito. 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
4. Explica de manera general la filosofía de Parménides. 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 



 67 

5. Explica con tus propias palabras las diferencias de las tres posturas anteriores. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
6. Lee los siguientes textos de Heráclito y Parménides, establece una comparación 

entre lo que ambos afirman y señala las diferencias que encuentres. Los resultados 
de tus análisis coméntalos con tu asesor. 

 
"Es siempre uno y lo mismo en nosotros lo vivo y lo muerto, lo despierto y lo dormido, lo joven y lo 
anciano. Lo primero se transforma en lo segundo, y lo segundo en lo primero" (Heráclito. op. cit., 
p.141). 

 
"Y el camino que sólo queda un solo relato: que es y para éste hay muchísimas señales de lo que es 
inengendrado e imperecedero. Pues es íntegro, inmóvil e infinito ni fue ni será, pues ahora es todo, al 
mismo tiempo, uno solo continuó" (8 Simplicio. Fís. 145,146). 

 
(Heráclito, Parménides, Empédocles. La sabiduría presocrática. Editorial Sarpe. España, 1985) 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
 
1.1.3  UNIDAD Y PLURALIDAD 
 
A mediados del siglo V a.C., figuran como conciliadores del Uno (Parménides) y de lo 
múltiple (Heráclito), filósofos llamados atomistas o pluralistas que continúan y renuevan 
la tradición física de la filosofía jónica. En este esquema consideramos la doctrina de 
otros dos filósofos que son Emplédocles y Leucipo. 
 
 
Empédocles 
 
Considerado como el creador de la física (ciencia de la naturaleza), y de la teoría de los 
cuatro elementos. Su obra se halla escrita en poemas épicos, de los que se conservan 
fragmentos, y en los que se expone, por separado, una cosmología naturalista y una 
concepción religiosa de la existencia humana: "Sobre la naturaleza" y "Las 
purificaciones". Originario de la ciudad de Agrigento, en Sicilia, Empédocles siguió los 
pasos de Parménides, sin cuya influencia no habría podido crear su teoría. Tanto su 
vida, como su pensamiento filosófico, presentan un marcado contraste entre sus ser 
científico y su ser religioso. 
 



 68 

A diferencia de Parménides, Empédocles exhortó a creer en los sentidos, argumentando 
que se puede confiar en ellos si nos dejan captar verdaderamente las cosas; éstos 
podrán estar sujetos al examen crítico del intelecto, mismo que les impedirá errar. Al 
mediar la oposición entre lo uno y lo múltiple, Empédocles afirmaba que la realidad está 
sometida a un ciclo cósmico interminable. Durante el curso de este ciclo se pasa de lo 
Uno (en el que todo está unificado en el Ser, perfecto como una esfera, como  postulaba 
Parménides), a lo múltiple (etapa en la que los entes están separados). Según 
Empédocles, no había sólo un principio que explicara de qué están hechas las cosas 
como lo propusieron los primeros filósofos sino varios; limitó su número a cuatro que 
son, el agua, el aire, el fuego y la tierra. Empédocles llamó raíces a estos principios. No 
obstante, sostiene Empédocles que los elementos, como son conocidos propiamente por 
nosotros, no son suficientes para llevar a cabo los cambios de unificación y separación, 
por lo que es indispensable la existencia de fuerzas divinas que generen el ciclo 
cósmico,  Empédocles llamó a esas fuerzas cósmicas: Amor y Discordia.  
 
La Discordia es la fuerza que separa lo existente en una multiplicidad de cosas 
particulares. Por el contrario, el Amor tiende a unir todos los elementos e igualarlos bajo 
la ley del uno. Pero cuando se ha alcanzado la unidad, ésta siempre se dispersa en 
multiplicidad por obra del poder destructor de la Discordia. El dominio del Amor y la 
Discordia, es alternativo en el ciclo cósmico. Sin embargo, este proceso no es 
perceptible para los sentidos, sino sólo para los ojos del espíritu. 
 
Según Empédocles, el proceso del mundo es cíclico, en cuanto se trata de un 
ordenamiento periódico. Al comienzo de un ciclo todos los elementos están 
entremezclados -no separados aún- al grado de generar los objetos concretos tal como 
nosotros los conocemos, y que constituyen una mezcla general de partículas de tierra, 
aire, fuego y agua. En esta fase primitiva del proceso, el principio que gobierna es el 
Amor y al todo se le llama "Dios Bendito". Pero el Odio ronda en torno a la esfera, y 
cuando consigue penetrar en ella se inicia el proceso de separación, la desunión de las 
partículas. Al completarse el ciclo, todas las partículas de agua se unen e igualmente 
todas las partículas de fuego y, las de los otros dos elementos, por separado. 
 

“El odio reina como dueño y señor; el amor ha sido expulsado. Mas el amor, a 
su vez, inicia su obra originando el gradual mezclarse y unirse de los diversos 
elementos, proceso que sigue hasta que las partículas elementales vuelvan a 
estar mezcladas entre sí como lo estaban al comienzo. Entonces le toca otra 
vez el turno al odio. Aquí de esta manera continúa el proceso, sin un primer 
comienzo y sin un último fin" (Copleston, Federick: op.cit., p. 75). 

 
Para concluir, te ofrecemos sintetizados los puntos más destacados de la filosofía de 
Empédocles. 
 

1. Intentó conciliar la teoría del uno de Parménides, con la teoría del devenir de 
Heráclito. 

 
2. Propuso que los cuatro elementos: agua, aire, fuego, tierra, están sometidos a 

un ciclo cósmico en el que el Amor y la Discordia, son los promotores del 
cambio. 



 69 

Leucipo de Abdera 
 
Se le concibe como el fundador de escuela atomista, aunque se dice que, el desarrollo 
lógico de la filosofía de los atomistas, es producto de Empédocles. 
 
Leucipo intentó salvar la pluralidad y el movimiento, la generación y el devenir afirmando 
la existencia del ser y el no ser. El ser no es Uno, sino que son múltiples partículas 
invisibles por lo pequeño de sus masas. Se mueven en el vacío para unirse y producir el 
nacimiento de las cosas o bien, se disgregan para generar la destrucción. Leucipo 
consideró que estas partículas son infinitas en número e invisibles en tamaño; que todas 
las cosas se engendran por el acoplamiento y unión de éstas. A estos principios los 
denominó "átomos". 
 
 
     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
Contesta lo que se te pide a continuación: 
 
1. ¿Qué explicación del mundo propone Empédocles? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
2. ¿Según Empédocles cuáles son los elementos que explican de qué están hechas las 

cosas? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
3. ¿Por qué creyó indispensable Empédocles la existencia de fuerzas cósmicas o 

divinas y cómo las llamó?  
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
4. ¿Cuál es la postura de Leucipo de Abdera con respecto a la existencia del Ser y el no 

Ser? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
 



 70 

     
 

E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A   
     

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

desecharon la 

y la 

respecto 
 de la 

respecto del 

que fueron decisivos 
para el 

LOS PRESOCRÁTICOS O LA 
NATURALEZA DE LAS COSAS 

LOS PRIMEROS FILÓSOFOS 

TRES ASPECTOS 

el segundo aspecto 
consiste en la 

es una 

NACIMIENTO DE 
LA CIENCIA 

SUJETO 

SEPARACIÓN 

OBJETO 

NATURALEZA 

ENTIDAD PROPIA 

DESVINCULACIÓN 

INTELIGENCIA 

aportaron 

el primer aspecto 
consiste en la 

en la 

del 

comprendieron 
que la 

de la 

de sus 

para dar cauce  
a la 

CREACIÓN 

COSMOGONÍAS 

NECESIDAD 
PRÁCTICA 

REFLEXIÓN LIBRE Y 
DESINTERESADA 

SUPERSTICIÓN CREENCIA EN 
FUERZAS 

SOBRENATURALES 



 71 

Si hacer ciencia significa partir de la experimentación y la observación 
metodológicamente guiada para ordenar un cuerpo de conocimientos, organizados 
conceptualmente, debemos reconocer que los primeros filósofos no hicieron ciencia. 
Fueron hombres pertenecientes a las clases acomodadas que, al ser esclavistas, 
despreciaron el trabajo artesanal o manual, y por ello, no pudieron vincular la teoría con 
la práctica. Se limitaron a asimilar los conocimientos, como la astronomía y las 
matemáticas, provenientes de otras culturas, tales como la babilónica y la egipcia. Pero 
la asimilación no fue pasiva, a los conocimientos desarrollados por los egipcios y 
babilonios, los griegos les otorgaron un carácter teórico y especulativo. 
 
Los griegos dotaron a la ciencia de métodos, problemas y procedimientos; es decir, 
constituyeron el esquema que, de un modo u otro, siguieron las ciencias en su origen y 
desarrollo a partir del Renacimiento europeo. 
 
 
 
 
1.1.4  EL HOMBRE 
 
A mediados del siglo V a.C., la atención de la filosofía griega se apartó de los problemas 
relativos al origen de la naturaleza para ocuparse de aquellos que afectaban 
directamente a los hombres en su convivencia social y en su relación con el Estado. La 
desigualdad económica y política entre los diferentes grupos sociales y las guerras 
externas, fueron una constante amenaza para la estabilidad de las polis griegas que 
demandaban la participación consciente y activa de los ciudadanos. Comerciantes, 
artesanos, terratenientes y hombres libres, cualquiera de ellos podría llegar a dirigir los 
destinos de la ciudad, por ello, era necesario conocer cómo funcionaba el Estado y cómo 
se debería gobernar a los hombres. 
 
Conscientes de esa necesidad, los filósofos se convirtieron en educadores de dirigentes 
políticos. Los encargados de llevar a cabo esta actividad pedagógica eran, inicialmente 
los filósofos llamados sofistas, entre ellos se encontraba Sócrates. Posteriormente 
también se convertirían en educadores Platón y Aristóteles. Los sofistas no constituyeron 
una escuela filosófica determinada, sólo eran maestros ambulantes del saber que hacían 
de él su modo de vida, como fruto del anhelo que empezaron a sentir los hombres de ser 
dirigidos y orientados en los asuntos prácticos de la política. Los sofistas se 
caracterizaron por cultivar el arte de la argumentación (retórica) como instrumento 
privilegiado para obtener el consenso en las asambleas públicas y los tribunales. Esto 
porque mediante la correcta argumentación, cualquier opinión puede ser defendida o 
criticada, más allá de que sea falsa o verdadera. Con los sofistas la verdad se volvió 
relativa, cambiante 
 



 72 

Sócrates 
 
Es en este panorama histórico que surgió la personalidad de Sócrates (470-399 a.C.) 
quien, contrario a las tesis relativistas de los sofistas, proclamó la existencia de verdades 
éticas universales por las cuales los hombres pueden dirigir su conducta. Pero, ¿cómo 
acceder al conocimiento de esas verdades? Sócrates, en su apología, enseña que la 
solución le fue dada por revelación. En cierta ocasión, su amigo Querefonte le preguntó 
al oráculo de Delfos, si había algún hombre más sabio que Sócrates, y el oráculo 
aseveró que ningún hombre era más sabio que Sócrates. En la Apología, Sócrates 
describe su actitud de humildad ante el conocimiento, y el significado del afirmado por el 
oráculo de Delfos. 
 

"Llevé a cabo el examen a que lo sometí por medio de la conversación, tuve la 
impresión de que ese hombre parecía sabio a muchos y, sobre todo, a sí mismo, 
pero no lo era, y seguidamente procuré demostrarle que creía ser sabio, pero no 
lo era (...), y partí pensando para mis adentros: "yo soy más sabio que este 
hombre; es posible que ninguno de los dos sepamos cosa que valga la pena, 
pero él cree que sabe algo, pese a no saberlo, mientras que yo, así como no sé 
nada, tampoco creo saberlo." (Platón: Defensa de Sócrates en Obras completas, 
p.204). 

 
Sócrates, se percata de ser el más sabio de los hombres, porque sabe que no sabe 
nada, al contrario de quienes presumen saber mucho y ocultan a sí mismos y a los 
demás hombres su ignorancia. A partir de ese instante, Sócrates asume la misión de dar 
a conocer su valioso hallazgo: se le ve en calles y plazas públicas conversando con 
gente de toda clase de oficios -artesanos, comerciantes, militares, poetas- acerca de lo 
que creen saber. Así, por ejemplo, al preguntar a un militar sobre lo que significa la 
valentía, el hombre de armas, seguro de sí mismo, afirma que la valentía es no temerle 
al enemigo. Sócrates, cuestiona esta primera opinión al preguntarle, ¿y si el enemigo es 
más poderoso, se le debe temer o no? Esta segunda pregunta, hace dudar al militar de 
su propio saber y lo obliga a buscar una tercera respuesta, más profunda, menos simple. 
De este modo Sócrates cuestiona a sus interlocutores para ayudarlos a encontrar la 
verdad. En otras palabras, Sócrates lo que pretende es que las personas acepten la 
insuficiencia de sus propios conocimientos, duden de ellos y los cuestionen. De ahí su 
afirmación: "Conócete a ti mismo". 
 
La práctica de la autoconciencia -darse cuenta que no se sabe-, significa, al mismo 
tiempo, la exhortación hacia una purificación moral e intelectual, y que tiene el propósito 
de liberar al espíritu de falsos conocimientos o prejuicios. La liberación del alma significa 
que es dueña de sí, autónoma; marca el inicio de la segunda etapa del método socrático 
en la búsqueda del conocimiento: la mayéutica. Sócrates piensa que el conocimiento de 
la naturaleza humana no se conseguía sólo al mirar y analizar las cosas externas. El 
saber sobre lo que el hombre es y debe ser, se encuentra en el interior del hombre 
mismo. Si el saber mora en cada individuo, sólo hay que estimularlo y conducirlo 
debidamente para que lo extraiga de su interior. El nombre de mayéutica, dado por 
Sócrates a esta parte de su método, significa "arte de ayudar a dar a luz las ideas". 
 



 73 

Fiel a la creencia órfica y pitagórica, Sócrates sostiene, como un hecho, la existencia del 
alma antes de ser encerrada en un cuerpo humano. En esta existencia previa, el alma 
vivió en estrecho contacto con lo que son las ideas en sí, lo bello, el bien, lo justo. De ahí 
que para Sócrates, conocer sea igual a recordar. En sus diálogos, manifestó carecer de 
sabiduría, no sólo como expresión de ironía sino, fundamentalmente, como una 
característica de su método, el cual pretende estimular la investigación más que ofrecer 
conocimientos. Al practicar la mayéutica, lo que se pretende es comparar distintos casos 
como expresiones de un mismo valor -por ejemplo, los actos justos- y retener de ellos lo 
esencial, para llegar a una noción única y válida para todos los hombres. 
 
Mediante el examen, la reflexión y discusión, los hombres alcanzan el saber de los 
valores universales y, en consecuencia, las leyes que deben mandar en sus destinos. El 
ideal de Heráclito por encontrar una razón (logos) común a todos los hombres, según 
Sócrates, es posible con la mayéutica, en cuanto representa el esfuerzo colectivo de los 
distintos hombres por hacer coincidir sus opiniones particulares (subjetivas), con lo 
universal. Al indagar por las definiciones únicas, la ciencia se desarrolla como el proceso 
que va de lo particular a lo universal, de la opinión individual a la definición absoluta, 
procedimiento al que Aristóteles llama inductivo y  lo considera como uno de los mayores 
aportes de Sócrates a la filosofía. 
 
Entre la ciencia y la virtud se mantiene una relación estrecha. El hombre sabio es 
también aquel que es dueño de sí mismo y sus actos, que obra siempre por lo mejor. El 
hombre, al elegir el mal, no es por conocimiento, sino por ignorancia. Al hacer coincidir la 
sabiduría con la virtud, Sócrates sugiere que poseer la ciencia no consiste en dominar 
una serie de conocimientos y mantenerse pasivo o contemplativo, por el contrario, el 
hallazgo de una verdad en el hombre realmente sabio, se traduce como convicción e 
impulso en sus acciones, como una identidad de inteligencia y voluntad. Sócrates la 
nombró phrónesis, por ser una razón que legisla para la vida. Las características de esta  
propuesta moral de Sócrates, han llevado a algunos historiadores de la filosofía a 
clasificarla de intelectualismo, por estar determinada por la razón. Sin embargo, Sócrates 
reconoce en el interior del hombre, el conflicto entre dos fuerzas opuestas: 
 

"... el yo inferior de las pasiones y los deseos irracionales -causa de la ceguera 
espiritual y de la intemperancia que es la esclavitud del espíritu y obstáculo para 
la ciencia y la virtud- y el yo superior de la intemperancia y el autodominio que es 
condición no sólo de inteligencia sino también de la voluntad; visión clara y 
conducta sabia, al mismo tiempo e inseparablemente" (Mondolfo, R.: Sócrates, 
pp.95-96). 

 
Finalmente, la propuesta ética de Sócrates ante los antagonismos sociales y civiles de 
los griegos, no es atendida. Su pretensión de revolucionar las conciencias para 
establecer la armonía colectiva, no da los frutos esperados. Predomina en ellos la fuerza 
irracional, egoísta, vinculada a los intereses materiales. Y para silenciar los reclamos del 
espíritu sabio y virtuoso de Atenas, se le acusa a Sócrates de corromper a los jóvenes y 
de impiedad, de no respetar a los dioses. Como castigo, lo condenan a morir bajo los 
efectos de un brebaje venenoso (cicuta). 
 



 74 

Platón 
 
Teoría del conocimiento 
 
Platón (427 a.C., 348-347 a.C.) desarrolló su teoría del conocimiento de acuerdo con las 
ideas de Sócrates, Parménides y Pitágoras. De su maestro Sócrates, Platón desarrolla la 
tesis de que es posible llegar a una definición universal de las verdades, es decir, 
expresarlas mediante conceptos. De Parménides, acepta que el conocimiento verdadero 
no proviene de la experiencia sensible, sino que tiene como origen y fundamento a la 
razón. Y de Pitágoras, rescata la concepción del número y la Geometría, pues son las 
matemáticas quienes mejor se ajustan a su teoría del conocimiento: el triángulo, el 
cuadrado y el rectángulo, poseen una definición única y universal y son reconocidas en 
cuanto tales por todo el mundo; en otras palabras, encarnan verdades absolutas. Un 
conocimiento verdadero y absoluto, según Platón, debía cumplir dos condiciones: ser 
infalible y tener por objeto lo que es. La vivencia cotidiana nos enseña que todo cambia y 
se modifica: al día le sigue la noche, los árboles reverdecen y se marchitan, las 
civilizaciones, tan pronto llegan a su florecimiento decaen y son sustituidas por otras. El 
mundo en el que habitamos se caracteriza por la movilidad y la temporalidad. Bajo estas 
circunstancias, pensó Platón, es imposible fiarse de la información que nos brindan los 
sentidos, en cuanto no tiene por objeto a lo universal y necesario; es un conocimiento 
relativo, de algo que es diferente en distintos momentos: los objetos de la percepción 
sensible no son los verdaderos objetos del conocimiento. El objeto del conocimiento ha 
de ser estable, invariable, capaz de ser definido de manera clara y constituirse por 
conceptos ordenados jerárquicamente, que expresen la esencia de las cosas, ideas o 
formas que significan, en su sentido etimológico, ver, visión, intuición intelectual. 
 
Al plantear la diferencia entre el conocimiento sensible y el conocimiento de las formas, 
Platón no estableció una separación infranqueable entre los dos tipos de conocimiento, 
más bien los concibió como distintos grados de conocimiento. El nivel más bajo es el de 
la opinión (doxa), al que se refiere también como mundo sensible; y el nivel más alto lo 
constituye la ciencia (episteme), el mundo de las ideas, la región de lo inteligible. 
 
Platón, en el capítulo VII de su diálogo La República, explica la relación existente entre el 
mundo sensible y mundo inteligible mediante el mito conocido como de la caverna. 
 

"... imagina que una caverna subterránea que dispone de una larga entrada para 
la luz a todo lo largo de ella, y figúrate unos hombres que se encuentran ahí ya 
desde su niñez  atados por los pies y el cuello, de tal modo que hayan de 
permanecer en la misma posición mirando tan sólo hacia adelante, 
imposibilitados como están por las cadenas de volver la vista hacia atrás. Pon a 
su espalda la llama de un fuego que arde sobre una altura a distancia de ellos, y 
entre el fuego y los cautivos un camino alto, flanqueado por un muro", (Platón: 
Obras completas, p. 778). 

 



 75 

Si sobre ese muro hipotético caminaran hombres llevando objetos de toda clase, lo único 
que verían -quienes se encuentran en la caverna- serían las sombras de los hombres y 
los objetos que éstos portan, los hombres de la caverna interpretarían estas sombras 
como hombres y objetos realmente existentes. En este mito se ilustra la relación entre el 
mundo de las formas y el mundo de la apariencia. El mundo sensible no es más que 
copia o imitación del mundo de las ideas. En otros términos, la realidad absoluta del 
mundo no está en la percepción sensorial sino en el mundo de las formas; en 
consecuencia, el conocimiento de lo que son realmente las cosas, se logra por la razón; 
las ideas no son meros conceptos: existen por sí mismas como esencias separadas de 
las cosas, a las que dan origen y hacen inteligibles. Los libros, las casas, lo blanco, lo 
justo, el hombre que percibimos, no son más que imitaciones imperfectas de la idea libro, 
casa, blanco, y así sucesivamente. 
 
Aunque a ningún mortal le es posible ascender al mundo celeste por completo, sí es 
posible acercarse a él en la medida que se aplique correctamente el método de la 
dialéctica. 
 
 
El método dialéctico de Platón, consiste en la contraposición sucesiva de afirmaciones o 
tesis que se van depurando hasta culminar en una sola, en cuanto sea una verdad 
universal y necesaria. Esto significa, como en el mito de la caverna, trascender, del 
mundo sensible al mundo inteligible. 
 
 
En otro de los diálogos que Platón, titulado El Banquete, se nos ofrece un ejercicio de la 
dialéctica en el cual se trata de definir al amor. El ejercicio se inicia con el concepto del 
amor en sus grados más bajos hasta el amor en sus formas corporales bellas; y del amor 
a las almas bellas, a las obras bellas, salidas de la actividad humana, especialmente  las 
bellas leyes; hasta el escalón más alto, el amor a la hermosura de las ciencias. Hay que 
destacar que Platón ejercita la dialéctica desde una particular forma de amor, para 
culminar en la definición absoluta de esta misma idea. 
 
 
La Moral 
 
Platón, al igual que Sócrates, identificó la sabiduría con la virtud. Su teoría moral también 
es eudemonista, en tanto está encaminada a obtener el bien supremo del hombre y cuyo 
logro consiste en la felicidad verdadera. Este bien supremo consiste en el desarrollo 
auténtico de la persona en su doble aspecto racional y moral, así como en la realización 
auténtica de la armonía del cuerpo y el alma. Cuando el alma de un hombre se halla en 
el estado en que debe hallarse, entonces ese hombre es feliz -según Platón-; la felicidad 
se alcanza mediante las acciones virtuosas, estimuladas por la intención de hacerse tan 
semejante a Dios como le sea posible. 
 



 76 

La Política 
 
El conocimiento del mundo de las ideas tiene fines concretos en la conducta de los 
individuos, en tanto éstos pertenezcan a las polis. Después de observar los conflictos de 
clase, Platón reflexionó en busca de soluciones. Sabía de antemano que los hombres 
son sociales por naturaleza. Lo que Platón intentaba era indagar sobre la naturaleza del 
Estado ideal, de tal modo que orientara a los gobernantes en sus decisiones y 
armonizarán sus relaciones con los gobernados, a través del ejercicio de la justicia, cada 
vez más perfeccionado. Dicho Estado ideal lo integran tres tipos de ciudadanos: 
artesanos-agricultores; auxiliares o guerreros (encargados de la protección del Estado y 
la polis) y gobernantes. Cada categoría recibirá una educación de acuerdo a su función 
social. Así por ejemplo, a los guerreros se les adiestraría en gimnasia y música. Los 
gobernantes, por su parte, serían educados en el método de la dialéctica, para lograr la 
contemplación de las verdades eternas, para desarrollar en éstos la capacidad de 
conducir los asuntos del Estado en conformidad con ellas, con las ideas. 
 
Sin embargo, ninguna de las cuatro formas de gobierno analizadas por Platón se 
guiaban por el estado ideal: la timocracia o Timarquía estuvo dominada por los 
ambiciosos. La Oligarquía, se basa en la riqueza material y desestima la virtud y al 
hombre bueno. La Democracia, permite la excesiva libertad y el surgimiento de 
demagogos y tiranos. Y la Tiranía, por último, se rige por los caprichos desmedidos de 
una sola persona. 
 
Para evitar estas desviaciones, quien debe gobernar, piensa Platón, es un reducido 
grupo de filósofos o un filósofo rey. Hay hombres naturalmente dispuestos a gobernar y 
otros a ser dirigidos en vista de su perfección y virtud. 
 
A través de Sócrates, dice Platón (libro IX de La República): "a todo hombre conviene le 
dirija un principio divino  y racional, ya porque se de en sí mismo, ya porque le regula 
desde fuera, a fin de que, gobernados por una misma razón, seamos todos, en la medida 
de lo posible, semejantes y amigos". 
 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
1. Lee el siguiente texto e ilustra el mito platónico de la caverna mediante un dibujo; 

explica el significado de cada uno de sus aspectos a tus compañeros y asesor. 
 

I. "Después de esto -añadí- represéntate a la naturaleza humana en la siguiente 
coyuntura, con relación a la educación y a la falta de ella. Imagina que una 
caverna subterránea, que dispone de una larga entrada para la luz a todo lo 
largo de ella, y figura de unos hombres que se encuentran ahí ya desde la 
niñez, atados por los pies y el cuello, de tal modo que hayan de permanecer en 
la misma posición y mirada tan sólo hacia delante, imposibilitados como están 
por las cadenas de volver la vista hacia atrás. Pon a su espalda la llama de un 
fuego que arde sobre una altura a distancia de ellos, y entre el fuego y los 
cautivos un camino eminente flaqueado por un muro... 

 



 77 

-¡Ya me imaginó eso! -dijo-. 
 
-Pues bien: observa ahora a lo largo de ese muro unos hombres que llevan 
objetos de todas clases que sobresalen sobre él, y figuras de hombres o 
animales, hechas de piedra, de madera y de otros materiales. Es natural que 
entre estos portadores unos vayan hablando y otros pasen en silencio. 
 
-¡Extrañas imágenes de escribes -dijo- y extraños son también esos 
prisioneros! 
 
-Sin embargo, son semejantes en todo a nosotros -observé-. Porque ¿crees en 
primer lugar que esos hombres han visto de si mismos o de otros algo que no 
sea las sombras proyectadas por el fuego en la caverna, exactamente enfrente 
de ellos? 
 
-¿Cómo -dijo- iban a poder verlo, si durante toda su vida se han visto obligados 
a mantener inmóviles sus cabezas? 
 
-¿Y no ocurrirá lo mismo con los objetos que pasan detrás de ellos? 
 
-Desde luego. 
 
-Si, pues, tuviesen que dialogar unos con otros, ¿no crees que convendrían en 
dar a las sombras que ven, los nombres de las cosas?"  (Platón: op. cit., 
p.778). 

 



 78 

Aristóteles 
 
Sin lugar a dudas, Aristóteles tiene el mérito de ser catalogado como el espíritu filosófico 
más profundo, racional y sistemático que existió en la época antigua, al elaborar una 
interesante teoría de la argumentación (lógica-retórica) de la que aún o somos 
herederos. Antepuso al idealismo de Platón (teoría de las formas), el realismo (teoría del 
ser). Determinó que el objeto de estudio de la filosofía se ubica en lo que se pretende 
alcanzar (fin) y no en el principio (arjé). Colocó a la polis (sociedad política) como modelo 
de gobierno adecuado para el alcance y logro de la felicidad humana. 
 
Aristóteles nació en el año 384 a.C. en las ciudades de Estagira, Tracia, y muere en el 
año 322. Para él, la Lógica era el instrumento auxiliar del hombre para interpretar y 
explicar el mundo en el que vive, en el que existe. Es, además, un instrumento mediante 
el cual logra desarrollar las formas correctas del pensamiento; formas que se expresan a 
través del lenguaje y que merecen singular atención, por ser la vía en que se comunican 
los pensamientos, y por la que se expresan las argumentaciones. Aristóteles concibió a 
los sofistas como precursores hábiles en el uso del lenguaje (retórica). Despreció de 
ellos, del mismo modo que Platón, su inmoralismo argumentativo, ya que convertían una 
causa mala en buena. Consideró que, con el auxilio de la lógica, se podrían descubrir los 
errores de las malas argumentaciones (meras falacias sofísticas, razonamientos 
incorrectos). Por ello, el objeto de la lógica es la demostración: establecer que en un 
pensamiento completo, la conclusión (resultado), se sigue de las premisas, donde al ser 
verdaderas las premisas, sólo cabe una conclusión verdadera. Los factores de la 
demostración o formas del pensamiento que constituyen tal principio son: el término, la 
proposición y el razonamiento. A partir de esto, Aristóteles elaboraría su teoría lógica. 
 
Los términos son elementos primarios de la expresión: palabras o signos 
convencionales, artificiales e inmediatos que se otorgan a realidades de cualquier clase. 
Son expresiones sin enlace como hombre, vencedor. Y expresiones con enlace como el 
hombre es vencedor, el hombre corre. Las primeras expresiones sin enlace, no afirman 
ni niegan nada por sí mismas, son los términos últimos de una expresión y, por ello, no 
son analizables; las segundas expresiones con enlace sí son analizables, en la medida 
en que afirman algo, o lo niegan. Se analizan en términos de sujeto (lo que se dice del 
sujeto); el verbo los relaciona o niega y asegura una predicación respecto de algo. Las 
expresiones sin enlace eran conocidas tradicionalmente en la lógica de Aristóteles, como 
términos y, las que tienen enlace, como proposiciones. El llamó categorías a los términos 
sin enlace, en cuanto se presentan como predicados. Las categorías o los géneros 
supremos del Ser. Son los términos generales, comunes a entidades individuales. Es lo 
que se predica Ser. 
 



 79 

Las categorías, según Aristóteles, son: 
 

CATEGORÍA DEFINICIÓN EJEMPLO(S) 
Sustancia El qué es hombre  

caballo 
Cantidad El número 10 medible 

(magnitud) 
de dos metros de largo  
tres metros de longitud 

Cualidad Qué clase de cosa es blanco 
gramatical 

Lugar Dónde está en el Liceo 
en el mercado 

Tiempo Cuándo ayer  
el último año 

Posición o 
situación 

En que actitud está está echado 
está sentado 

Condición Cuáles son sus  
circunstancias 

está calzado 
está armado 

Acción Su actividad corta 
quema 

Pasión Su pasividad es cortado  
se quema 

 
Aristóteles consideró a la sustancia primera y a las restantes, accidentes del Ser. A la 
sustancia (el qué es), la distingue, a su vez, en dos sentidos: sustancia primaria y 
secundaria. La primera es aquello que no puede predicarse, ni se halla en su sujeto: un 
hombre concreto o un caballo concreto; o bien tú, quien lee estas palabras o yo, quien 
las escribe. 
 

"En un sentido secundario recibe el nombre de sustancia aquellas cosas dentro 
de las cuales, a modo de géneros, quedan incluidas las especies. Por ejemplo, 
incluimos un hombre individual en la especie llamada ‘hombre’ en el género 
llamado ‘animal’. Esas, pues ‘hombre’ y ‘animal’ son sustancias segundas" 
(Aristóteles: Categorías, p.45) 

 
En resumen, decimos que la sustancia primera es la que está en relación con nosotros, 
concretamente: esta mesa que tengo enfrente y sobre la que trabajo, esta silla en que 
estoy sentado, por ejemplo. La sustancia segunda corresponde a las especies-objetos- 
cosas materiales que están en relación a un género. 
 
Esta mesa material sobre la que trabajo, está incluida en el grupo de todas las mesas, 
del mismo modo esta silla material en que estoy sentado queda incluida en el grupo de 
todas las sillas, cada una por separado forma parte de la especie mesa, silla; y juntas 
(mesas-sillas) forman el género. 
 
La especie sería parte Aristóteles más sustancia que el género, pues se halla más cerca 
de la sustancia primera y porque, además, es más fácil decir algo de un hombre concreto 
que de un género: el hombre concreto que soy yo, forma parte de la especie hombre, y 
género animal. 
 



 80 

Entendemos por accidentes los términos accesorios al sujeto, términos cambiantes; 
aquellos que pueden existir en otro. En el ejemplo: “qué es Pedro”, diremos hombre en la 
sustancia y por los accidentes, indicaremos: de 1.50 m de altura (cantidad); estudiante, 
honrado (cualidad); amigo de Susana (relación); vive en la ciudad de México (lugar); 
tiene 18 años (tiempo); está sentado (situación); está calzado (condición); canta (acción); 
es castigado (pasión). 
 
 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
1. Completa en el siguiente cuadro los accidentes correspondientes al término de 

Sócrates; auxíliate del material bibliográfico correspondiente. 
 
 

Categoría Término (s) 

Sustancia  

Cantidad  

Relación  

Lugar  

Tiempo  

Posición o situación  

Condición  

Acción  

Pasión  
 
 
Las categorías -lo que se predica al ser- necesitan un modo o recurso para predicar. Los 
predicables son aquellos modos o recursos que manifiestan la relación del predicado con 
el sujeto. Por ejemplo, si hablamos del ser Sócrates, decimos que es hombre y filósofo.  
 
Al ser hombre, hace referencia a la sustancia, su naturaleza. Al ser filósofo, señala un 
accidente de su naturaleza, en tanto pudo ejercer cualquier otro oficio. 
 



 81 

Los predicables se dividen en: 
 

Predicables Definición Ejemplo 

Género Término que, al ser predicado de un 
sujeto, menciona la característica que 
tiene éste en común con otras especies. 

Ser viviente es un género 
de hombre. 

Especie Término que abarca el género, más la 
diferencia específica. 

Tener vida y ser sensible 
es una especie respecto 
del animal. 

Diferencia 
específica 

Se refiere a la nota que diferencia a una 
especie de las otras del mismo género. 

Ser viviente es una 
diferencia específica de 
seres animados. 

Propio Menciona el rasgo que es característica 
exclusiva de un individuo. 

Hablar es una propiedad 
del hombre. 

Accidente Se refiere a la cualidad que no es 
indispensable para el sujeto del cual se 
predica. 

Tener determinada 
nacionalidad es un 
accidente respecto del ser 
humano. 

 
Entendemos por predicables los términos como: animal (género); que también se 
distingue en racional e irracional (especies); racional, que desarrolla el pensamiento 
(diferencia específica); que tiene habla (propia), y que es científico (accidente). Ejemplo, 
hombre, término a definir: 
 
Definición: el hombre es un animal racional que habla y puede ser científico. 
 
 
     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
I. Formula una definición para los siguientes términos, toma en cuenta sus predicables. 
 
1. mesa. __________________________________________________________ 

__________________________________________________________ 
 
2. silla. ___________________________________________________________ 

___________________________________________________________ 
 
3. libro. ___________________________________________________________ 

___________________________________________________________ 
 



 82 

La definición es el medio por el cual se ponen límites a los términos para utilizarlos. Las 
definiciones se distinguen en reales, nominales o descriptivas. Las reales son las 
verdaderamente dignas de alcanzar, aunque esto no siempre es posible porque se 
desconocen los atributos definitivos del Ser. 
 
En cuanto a las proposiciones -términos con enlace- se les relaciona entre sí para formar 
razonamientos. El razonamiento es la relación que se establece entre proposiciones en 
las que unas fungen como premisas y otras como conclusiones. Los razonamientos se 
forman con conocimientos basados en los sentidos y que pueden ser generalizados 
(inducción) o bien, con conocimientos generales que fundamentan cosas particulares 
(deducción). 
 

Tenemos:  el delfín es un ser sensible 
el hombre es un ser sensible 
la gaviota es un ser sensible 

 
por consiguiente: algunos seres son sensibles 

 
 
Las proposiciones primeras, son premisas y la última, es una conclusión generalizada de 
las otras. Pero en el caso de la expresión general: 
 

todo animal es sensible 
el leopardo es un animal 

se deduce: 
el leopardo es sensible 

 
En este caso, se parte de proposiciones generales y se demuestran casos específicos. 
Aquí, la premisa universal: todo animal es sensible, fundamenta el caso singular, el 
leopardo es sensible. 
 
Para Aristóteles, los dos tipos de razonamiento eran básicos para la fundamentación de 
la ciencia; aunque dedicó mayor interés a los deductivos que a los inductivos. Incluso, 
llegó a formular una teoría de demostración silogística. El silogismo es el razonamiento 
que consta de tres términos que, relacionados con las proposiciones como premisa, 
conducen a la obtención de una nueva proposición, en tanto, conclusión. La verdad del 
resultado se sostiene en la verdad de las proposiciones que funcionan como premisas.  
 
Hay tres tipos de términos: mayor (P), menor (S) y medio (M). Como términos sólo 
pueden entrar en cuestión aquellas palabras que designan algo que realmente existe. Si 
el silogismo está formulado correctamente, se puede introducir en él una palabra 
cualquiera de la misma clase. Aristóteles llamó perfecto o evidente a un silogismo 
semejante. El tipo principal de silogismo, llamado primera figura, se presenta así: 
 

P  vale de todo  M 
M  vale de todo  S 
P   vale de todo  S 

 



 83 

Aunque actualmente se suele representar en forma inversa: 
 

si todos los cetáceos (M) son mamíferos (P) 
y todos los delfines (S) son cetáceos (M) 

entonces 
todos los delfines (S) son mamíferos (P) 

 
 
Para formar silogismos, la posición del término medio es decisiva. Por el término medio 
se puede relacionar el término menor y el término mayor. El enlace puede llevarse a 
cabo de tres maneras: P puede ser predicado de M; M de S; o M de ambos, P y S; o P y 
S pueden serlo de M. Esto produce tres figuras y se les reconoce en la posición del 
término medio. 
 
Gráficamente quedaría así: 
 

Primer figura Ejemplo: 
         M                    -                P  
término medio               término mayor  
         S                     -                M 
término menor               término medio  
        S                                       P 
 término medio               término mayor 

si todo mamífero es vertebrado,                                                
                 M                  P 
y todo felino es mamífero,                         
              S              M 
entonces, todo felino es vertebrado. 
                           S                 P                                                       
 

Segunda figura Ejemplo: 
        P                     -                  M       
                                     término medio  
        S                     -                  M  
                                     término medio 
        S                     -                  P 
 

Si ningún pez es cetáceo, 
                                M                              
y   todo delfín es cetáceo, 
                                M                                               
entonces, ningún delfín es pez. 

Tercera figura Ejemplo: 
        M                    -                   P  
término medio 
        M                    -                   S  
 término medio 
        S                     -                   P 
 

Si todo artista es sensible, 
                M                                        
y algún artista es músico, 
                M                              
entonces, algún músico es sensible. 

 
Las premisas son las proposiciones de las que se parte, y la conclusión, el resultado al 
que se llega. El resultado se garantiza por lo postulado de las premisas. Pero ¿qué 
garantiza a las premisas, acaso no requieren ellas mismas demostración? Aristóteles 
señalaba al respecto que existen principios que son conocidos instintiva e 
inmediatamente y no necesitan demostración. Entre ellos se cuentan principalmente tres: 
el principio de no contradicción, el principio de identidad y el principio de tercero excluido. 
El más importante es el principio de no contradicción. 
 
 
 



 84 

Principio de la no contradicción 
 
“...es imposible que simultáneamente y 
según la misma relación, el mismo 
atributo pertenezca al mismo sujeto” 
(Aristóteles: Metafísica. IV. 20. 1005 b). 
  

Ejemplo: 
 
la matemática es una ciencia. 
 
la matemática no es una ciencia. 

Principio de tercero excluido 
 
“...puesto que si la afirmación es 
verdadera, la negación es falsa, y puesto 
que si ésta es verdadera, la afirmación 
es falsa, no será posible que la misma 
cosa sea afirmada y negada al mismo 
tiempo” 
(Aristóteles: op. cit., IV. 35. 1008 a).  
    

Ejemplo: 
 
el pez es una planta (falso). 
 
el pez no es una planta (verdadero). 

Principio de identidad 
 
“...la identidad de cierta unidad de Ser, o 
bien como la unidad de una pluralidad, o 
bien cuando se le toma como múltiple, 
como cuando se dice que una cosa es 
idéntica a sí misma” 
Aristóteles: op. cit., V. 8. 1018 a). 
  

Ejemplo: 
 
“hombre”  “culto” 
 
es lo mismo que decir “hombre culto” 

 
Así, una de las conclusiones a las que llegó Aristóteles fue la de que los principios, al no 
requerir demostración, valen por sí mismos. 
 
Ingerman Düring (Aristóteles, 1990), señala que Aristóteles realizó un avance decisivo al 
utilizar letras como símbolos para variables de términos; con ello dio paso a la Lógica 
formal. 
 
 
Teoría del ser (Ontología) 
 
Después de formular su crítica a la teoría de las ideas de Platón, Aristóteles determinó la 
necesidad de interpretar las ideas del sitio en que las colocaba el primero. Al reelaborar 
dicha teoría, reconoció de modo inmediato que el origen de los problemas se presenta 
debido a que Platón consideró a las ideas como universales, es decir, como entidades 
absolutas, perfectas y eternas, las cuales no sufren alteración o cambio y participan de 
las cosas del mundo; ideas que existen independientemente de las cosas; ideas que se 
presentan hasta cierto punto como un género de las cosas particulares. Para Aristóteles, 
Platón partía de entidades ideales como el bien, la verdad, la justicia, etc., y las presenta 
como universales, como ideas absolutas, cual si fueran modelos del mundo de las cosas 
físicas y que comparten a las mismas. Por ello, si Sócrates es buen ciudadano es porque 
su conducta lo orienta por la idea universal y absoluta del bien. Mas no existen, decía 
Aristóteles, ideas absolutas, como no existen seres humanos perfectos. La conducta 
humana como los conocimientos están orientados a alcanzar un fin: el logro de la 
felicidad y el conocimiento para comprender al mundo y lo que en éste existe. 
 



 85 

Para Aristóteles, la separación entre las ideas y las cosas se debía a que Platón afirmó 
la irrealidad entre el mundo físico y el mundo sensible, otorgándole a éste último 
existencia a partir de las ideas. Acaso, explica Aristóteles, por dejarse influenciar por la 
doctrina de Heráclito, que postulaba el carácter móvil y cambiante de las cosas 
perceptibles de los individuos sensibles, mismos que para él no tenían existencia 
permanente, pues lo mismo son que dejan de ser; también por la influencia que tuvo 
Sócrates de Platón, quien enseñó el ir tras la esencia de los conocimientos, al considerar 
que la verdadera ciencia es la que trata de lo universal y no de lo cambiante o aparente. 
Y aunque Sócrates no abstrajo los conceptos de los objetos reales ni declara a éstos 
separados, Platón lo hará, al negar la existencia real al mundo de lo físico para 
otorgársela al de las ideas. Aristóteles encausó su filosofía personal a resolver el 
problema presentado por Platón y sus antecesores: dualidad del mundo: unidad y 
pluralidad. Lo que haría Aristóteles sería traer las ideas universales de Platón para 
integrarlas a las cosas reales de nuestra experiencia sensible. Partió de las cosas reales, 
tal como se ven y sienten descubriendo en ellas tres elementos: sustancia, esencia y 
accidente. 
 
La sustancia tiene dos significados; Aristóteles solía emplearlos en forma indistinta, ya 
sea como unidad, o como de totalidad. En el sentido, de unidad la sustancia soporta las 
demás características de las cosas (sentido usual). Como es el caso de: esta mesa es 
grande, de forma circular, está hecha de madera, etc., ejemplo en el cual las notas 
distintivas caracterizan al ser, su ser sustancial de unidad que no se altera, persiste. Si 
se quiere localizar en una proposición -como “Sócrates es mortal”- la sustancia se 
localiza en el sujeto, en Sócrates. Mientras que decir es mortal, ateniense, de 
complexión obesa son sólo atributos dados a la sustancia que Aristóteles identificaba 
como la esencia (la suma de predicados otorgados a la sustancia). Estos predicados se 
dividen en dos grupos: 

 
1. Los que convienen a la sustancia de modo tal que si le faltase uno, el ser no sería 

lo que es. A este lo denominamos esencia propiamente dicha. 
 
2. Los que convienen a la sustancia pero que si faltase uno, ésta seguiría siendo lo 

que es (accidentes). Cuando se dice, el triángulo es una figura cerrada por tres 
lados, de madera y de color amarillo, se están incluyendo dos tipos de predicados: 
el ser figura cerrada por tres lados, conviene en tal forma a la sustancia triángulo, 
que de no ser así no podrá serlo; pero el ser de madera y de color amarillo no le 
es imprescindible, puede ser de otro material o de otro color sin dejar de ser 
triángulo. El primer predicado ser figura cerrada por tres lados, es la esencia; de 
madera y de color amarillo, son los accidentes, ya que puede tenerlos o no, sin 
que por ello se altere el ser triángulo. 

 
Aristóteles llamó a la sustancia, lo individual, al partir del sentido de totalidad que ocupa 
ocasionalmente con sus características esenciales y accidentales. Consideró que lo 
único que existe metafísicamente, realmente, son las sustancias individuales: existe esta 
mesa que tengo enfrente y no el concepto de mesa, existe este libro que estoy leyendo 
pero no el concepto de libro en general. Lo que existe son las cosas individuales, los 
conceptos tienen existencia secundaria, son los predicados de las cosas que existen 
pero nada más: la sustancia real es el conjunto de los predicados esenciales y 
accidentales unidos a la cosa de la que se predica. 
 



 86 

Aristóteles -como ya vimos al hablar de las categorías- dividió la sustancia en dos 
sentidos: primaria y secundaria. La primaria designa un determinado ser real, porque lo 
que designan es siempre un ser individual y no de número. De las sustancias primarias, 
ninguna es más sustancia que las otras; así, de un hombre determinado, yo, quien lee 
estas palabras o yo, quien las escribe, no poseemos más sustancia que cualquier otro 
individuo -objeto- cosa material y concreta, como este libro en el que leo estas palabras 
o las prendas de vestir que porto en este momento. Se llaman sustancias segundas a las 
especies y los géneros de las especies en las que subsisten las sustancias primeras. 
 
Como en el ejemplo: Sócrates es mortal (determinado ser real, sustancia primera) se 
encuentra incluido en la especie hombre y el género de esta especie es animal. El 
hombre como idea o género no es sino sustancia segunda, recordemos que para 
Aristóteles era más sustancia la especie que el género. La sustancia está compuesta de 
dos elementos: la materia y la forma. Entendía Aristóteles por materia, aquello de lo que 
está hecha la cosa; entendía por forma, aquello que hace entrar a los elementos 
materiales en un conjunto, les confiere unidad y sentido. La forma para Aristóteles, era lo 
que antes ha llamado esencia, lo que hace que la cosa sea lo que es. 
 
Ahora bien, la materia y la forma no pueden existir separadas: toda materia tiene una 
forma y toda forma tiene una materia. Por forma no se entiende algo puramente 
geométrico, sino aquellos rasgos que confieren al ser su existencia esencial e individual. 
Y por materia no entiende lo que los físicos comprenden por tal, sino aquello, sea lo que 
fuere, de lo que está hecho algo. 
 
La materia es un libro no es simplemente papel y la impresión, sino que son también las 
palabras, los pensamientos, los sentimientos en él expresados, etc. 
 
La forma es al mismo tiempo la finalidad, el fin (telos) de la materia. Aquello que una 
determinada materia debe ser, si quiere ser una determinada sustancia. La materia del 
hombre, de un determinado hombre, si quiere ser hombre deberá ser un animal racional, 
si no es racional no es hombre. Todas las cosas llegan a ser en tanto que realizan su 
forma, en tanto que la materia llena esta forma. La forma es así el fin de la materia, 
aquello a que tiende esto. Este tender a, ese tratar de realizar una determinada forma, 
implica movimiento. Pero ¿cómo le viene la forma a la materia y hace que la cosa sea lo 
que es? 
 
Según Aristóteles, la cosa advenía a ser lo que es porque su materia es informada, es 
plasmada, recibe forma, forma que le da sentido y finalidad. Por ejemplo: si se habla de 
la construcción de un edificio, este último lo concebimos como la cosa que llegará a ser 
lo que es: instalación destinada para un cierto uso; su materia, la cantidad de materiales 
como varilla, alambre, cemento, ladrillo, etc., los cuales se utilizan para dar forma, 
sentido y fin. La forma es la impresión plasmada en la materia y que hace ser al edificio 
lo que es y no otra cosa. Lo que se realiza tendiente a alcanzar un fin, el edificio hecho, 
terminado y puesto en servicio, el fin mismo. 
 



 87 

Aristóteles ligó el movimiento, con otro par de conceptos: la potencia y el acto. 
Aristóteles dividió el ser según la potencia y según el acto; todo ser es en acto y es en 
potencia; todo ser es algo y al mismo tiempo tiene posibilidad de ser otra cosa. Una 
semilla es semilla en acto y árbol en potencia; todo hombre es hijo en acto y padre en 
potencia, etc. Toda potencia está implícita en el acto: el árbol en la semilla, el padre en el 
hijo; y ninguna cosa puede ser aquello que no está potencialmente en acto, es decir, un 
embrión humano sólo puede ser humano y no caballo. El movimiento es un dejar de ser 
en potencia para ser en acto: la semilla deja de ser semilla en acto, para convertirse en 
lo que era en potencia: árbol. El movimiento es dejar de ser una cosa para ser la otra. 
Todo movimiento supone dos términos, un principio y un fin, un punto de partida y un 
punto de llegada. Con base en esto, Aristóteles explicó el movimiento que Parménides 
descartó, ya que lo consideraba como el paso del ser al no ser o del no ser al ser. 
 
Para resolver esta dificultad, Aristóteles recurrió a una experiencia humana, la de 
privación, el sentido de la falta de algo y el deseo de alcanzar eso que falta. Todas las 
cosas, según él, sienten que les falta algo y desean eso que les falta. Dicho de otra 
manera, toda materia tiende hacia su forma porque se siente imperfecta y sabe que su 
perfección está en la realización de su forma. Es imposible que la forma aspire a sí 
misma, porque no está privada de sí misma. Por eso Dios no aspira a alcanzar una 
forma que él mismo ya no posee. 
 
No se trataba de pasar del ser al no ser o viceversa, sino de pasar de un ser a otro ser, 
de pasar de un modo de ser a otro, siendo así permanente el ser, como quería 
Parménides. Lo que cambió en realidad es el modo del ser, no el ser. Este movimiento, 
este dejar de ser una cosa (potencia) para llegar a ser otra (acto) debe tener una causa, 
que, es lo que hace que la materia tienda hacia su forma, lo que hace que lo que es en 
potencia sea en acto, el motor. El movimiento es posible gracias a que hay algo que lo 
produce, que lo mueve: 
 

“Todo móvil debe ser movido por un motor. Por lo tanto, si no tiene en sí mismo 
el principio del movimiento, es evidente que es movido por otro... Pero puesto 
que cada cuerpo movido lo es movido por un motor, es necesario también que 
cada cuerpo movido en el espacio sea movido por otro. Y entonces, el motor por 
otro motor, pues también se mueve, y éste, a su vez por otro” (Aristóteles: Física, 
p. 241). 
“Pero esto no puede seguir hasta el infinito, sino que debe detenerse en un 
punto, y habrá algo que será causa primera del movimiento...” 
“Si (el motor) está en movimiento, será necesario que se acepte que él se 
cambia y es movido por algo: pues debemos detenernos y llegar a un 
movimiento producido por un inmóvil” (Aristóteles: op. cit., p. 267). 

 
Ese primer motor, que mueve sin ser movido, es Dios, el fin de todos los movimientos. 
Con esta solución, al decir de Werner Jaeger (Aristóteles, 1984), Aristóteles postuló 
cierta teología donde Dios es el principio del movimiento, el que es capaz de generalizar 
los cambios sin alterarse él mismo: motor inmóvil que mueve sin ser movido. Dios es 
acto puro. Es el único capaz de pensarse a sí mismo, por eso es pensamiento puro. 
 



 88 

Educación 
 
La educación -decía Aristóteles, siguiendo la tesis de Platón- es tarea de la polis. La 
educación debería empezar por el cuerpo, ya que éste y sus apetencias se desarrollan 
antes que el alma y sus facultades; pero el cuerpo debe educarse con miras al alma, y 
los apetitos con miras a la razón. La educación por consiguiente del ciudadano (hombre 
libre) debe ser moral. Al llegar a este punto cabe mencionar que Aristóteles distinguía 
dos clases de hombres: el libre y el esclavo. Consideró a la naturaleza del esclavo 
inferior a la humana. Señaló que por naturaleza algunos hombres son fuertes para el 
trabajo manual y otros para la vida política, por eso ciertos hombres han nacido libres y 
otros esclavos. Unos han nacido para mandar y otros para obedecer. Tratando de 
suavizar su afirmación, Aristóteles señaló que el amo no debe usar su autoridad, ya que 
los intereses del amo y del esclavo son comunes. Condenó la esclavitud por derecho de 
conquista señalando que todos los esclavos deben tener la esperanza de la 
emancipación. Asimismo, expresó que la esclavitud no tiene porqué ser heredada. Se 
puede decir que la justificación del esclavismo por parte de Aristóteles ha provocado, en 
diversos momentos de la historia, un fuerte rechazo y una profunda crítica, no sólo al 
filósofo, sino a su doctrina política. 
 
 
Ética 
 
La ética Aristotélica se argumentó en el principio de que toda actividad natural, tiende 
hacia un fin, y es el fin lo que mueve a la gente a obrar. Es en este sentido que la ética 
de Aristóteles es considerada como teleológica. Hay diversas clases de bienes 
señalados en su enseñanza que corresponden a diversas ciencias: el médico con su arte 
tiene como fin el conseguir y conservar la salud del enfermo, el de la economía, la 
riqueza. Mas debe haber una ciencia que subordine a las demás y considere un bien 
último o final, el mejor para todos. Esta ciencia del bien es la política, y la ética, una rama 
de ella. Aristóteles hizo referencia del carácter del bien al que tiende el hombre, del bien 
de lo individual. Piensa que el bien supremo, o meta última hacia la que apunta toda 
acción humana, es la felicidad. La felicidad la logran los ciudadanos al realizar cada uno 
de ellos la actividad que les es natural y propia. Pero en cuanto a la naturaleza humana 
viene determinada por la actividad del alma, la felicidad consiste en una operación 
intelectual en conformidad con la virtud. Esta última no es una tendencia natural del 
hombre, como lo pueden ser las pasiones. La virtud se adquiere y perfecciona con su 
ejercicio práctico y permanente: la virtud así, es un hábito. 
 
Para Aristóteles un hombre virtuoso sería aquél que aspira a hacer el bien y busca evitar 
el mal. La virtud no es un algo que él ya posea desde su nacimiento (en su naturaleza 
humana), sino un algo que se va formando con acciones prácticas y constantes; es lo 
que él va haciendo y cómo lo va haciendo: un acto semejante al del artista que toca la 
flauta, donde la función del flautista es tocar la flauta y la del buen flautista, tocarla bien. 
A la simple realización de esta función tocar la flauta se añade su realización en 
excelencia. En la comparación con la condición humana, la función del hombre es actuar 
bien, y de él se espera que realice el acto de excelencia. Esta excelencia es la virtud 
humana. Por ello, el actuar del hombre virtuoso debe darse acorde con las 
circunstancias y con la mayor nobleza posible; es decir, si se tiene que actuar en una 
guerra, es mejor ser valiente que cobarde o temerario, y, si se gana en la contienda es 
preferible ser magnánimo que vanidoso o humilde. Pero, como la función humana radica 



 89 

en buena medida en el alma, se tratará de cumplir con esa función de la mejor manera 
posible, es decir, en excelencia y virtud. Ahora bien, el alma humana, según la entendía 
Aristóteles, es de dos tipos: racional e irracional y por ello, hay dos formas de actuar 
según la virtud. Las virtudes pueden ser intelectuales (dianoéticas) -de la parte que 
razona por sí misma-; o morales (éticas) -de la parte que obedece-. 
 
En el campo de la ética, el hombre virtuoso será aquel que logre dominar y someter a su 
voluntad la parte instintiva o irracional de su alma. El dominio del alma irracional no 
implica su negación, precisamente por que la virtud consiste en hallar el punto medio 
entre dos extremos: el exceso y el defecto. Determinar cuando se está actuando 
virtuosamente en el justo medio no es fácil; el hombre para ello tiene que acudir a la 
intuición y al discernimiento, para así saber lo que habrá de hacer; estas facultades sólo 
se dan por la experiencia. La definición de la virtud contiene sin embargo, la referencia a 
una norma objetable. Cada virtud es un medio entre dos vicios, uno representa un 
exceso, el otro un defecto. De este modo, el valor es un medio entre la cobardía y la 
temeridad; la generosidad, un medio entre la prodigalidad y la avaricia, etc. 
 
Aristóteles previno que la teoría del justo medio no se aplica mecánicamente, no es 
impersonal; es un justo medio relativo a otros. Depende del sujeto moral y de su acción. 
Implica un equilibrio individualizado. 
 
 
Política 
 
La política es la culminación necesaria de la ética en la filosofía de Aristóteles. Considera 
que la ciencia política determina cuáles son las ciencias indispensables en toda ciudad, 
las que cada ciudadano debe aprender y en qué medida. 
 
Aristóteles observó que el hombre, considerado individualmente, un ser indefenso e 
incapaz de vivir por sí mismo -al margen de la colectividad-, es un ser que necesita de 
otros para desarrollarse; de otro modo sería bestia o dios. Bajo esta condición, la 
comunidad humana surge, no porque los individuos así lo quieran: es una exigencia de 
su propia naturaleza. En consecuencia, los hombres sólo pueden realizarse en cuanto 
tales, a través de la sociedad: el único lugar donde los hombres pueden hallar su 
felicidad y perfección. Es así como definió Aristóteles al hombre -como animal político 
por naturaleza- y señaló a la polis como el lugar adecuado donde éste debe 
desarrollarse. No era simplemente el lugar en que se realizan las virtudes humanas, sino 
aquél en que el hombre virtuoso posee esa específica aptitud. Lo cual significa que la 
polis conlleva naturalmente una jerarquización de autoridad, donde el mando es un 
problema de capacidad que, muy sabiamente es correlativo del saber obedecer, aunque 
se debe tener siempre presente que tal capacidad no está dada en el sujeto, sino que 
éste la adquiere. El ejercicio de la virtud política, requería dos condiciones: ser libre y 
hacer de la política su principal ocupación. 
 
Aristóteles llamó libre a aquel sujeto que se tiene a sí mismo como fin y que no es la 
cosa o propiedad de otro. La libertad, por consiguiente, es la no sujeción a trabajos 
serviles. Por eso, no deben ser enseñados trabajos de siervo a los hombres virtuosos, ni 
a los políticos. ¿Cómo organizar la polis? Sería necesario regular la igualdad y 
desigualdad de la riqueza y, correlativamente, el poder entre los ciudadanos; porque lo 
más importante no es saber a quién le pertenecerá el poder, sino la manera de 



 90 

distribución de las riquezas. Esto se debe hacer mediante una constitución. Aristóteles 
acudió a revisar las diversas constituciones que existían en su época de las cuales 
obtiene una división en las formas de gobierno. Reconoció la existencia de formas de 
gobierno que procuran el interés común y formas que sólo procuran su propio interés. 
Cada una de ellas se subdivide en otras tres formas de gobierno o constituciones: 
formas buenas y formas malas. A la forma recta de la realeza (monarquía) le 
correspondería la forma desviada de la tiranía; a la aristocracia, la oligarquía; y a la 
politeía, la democracia. ¿Cuál de estas formas de gobierno es la mejor? Aristóteles se 
inclinó por la politeía, pues en ella existen una multitud de ciudadanos que, como en un 
ejército ateniense, son capaces de obedecer y alternativamente de gobernar; del mismo 
modo la ley que rige da los cargos a los que pueden desempeñarlos bien y lo merecen. 
La asignación del cargo debe darse como producto del reconocimiento no subjetivo que 
la comunidad hace a un ciudadano. Es decir, se otorga por méritos y no por virtudes 
simplemente. Es la comunidad quien otorga el privilegio de gobernar y ella quien vigila el 
no abuso del cargo. Pero si este abuso se diera, la comunidad revocaría el cargo. 
 
Un presupuesto necesario para la acción moral es el de la libertad, ya que sólo con 
acciones voluntarias, es como un hombre se hace responsable. Quien actúe bajo alguna 
presión física-externa o en la ignorancia, no podrá ser temido como responsable. El 
miedo puede disminuir el carácter voluntario de una acción, lo mismo la cólera o el 
estado de embriaguez; por ello, es preciso estar atento a las circunstancias que rodean 
un acto moral, y así poder saber el grado de responsabilidad del sujeto moral. 
 
Paralelamente a la ética de Sócrates y Platón, la de Aristóteles es eudemonista, pues 
postula a la felicidad como el máximo bien, el fin último al que tiende el hombre. 
 
La felicidad consiste en el ejercicio ininterrumpido de una vida activa contemplativa o 
teorética, que es superior a la vida de los placeres y diferente a la vida política, que 
busca los honores. Mas se debe tener presenta que el estado feliz del hombre exige por 
su parte, la posesión de ciertos bienes naturales. No se puede ser feliz si al mismo 
tiempo no se siente placer y se lleva una vida agradable. 
 
 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
1. A partir de la lectura de los siguientes fragmentos, extrae las tesis filosóficas 

principales presentes en ellos e identifica a qué filósofo corresponde. 
 

Fragmentos Tesis Filósofos 
“De la misma manera, decía, en 
que nos sostiene nuestra alma, 
que es aire, así el soplo y el aire 
circundan el mundo entero” 
(Aecio, I, 3. p. 4). 

  



 91 

Fragmentos Tesis Filósofos 
“Según su opinión las cosas son 
infinitas en número y están en 
interacción mutua; el todo por el 
contrario, es un vacío lleno de 
cuerpos, al caer estos en el 
vacío y unirse entre sí según 
formas circulares”. (Diógenes 
Laercio. IX, p. 30). 

  

“...Dijo que el principio y 
elemento de las cosas era el 
apeiron, siendo el primero que 
introdujo este término para 
designar el principio. Y llama tal, 
no al agua ni a ningún otro de los 
llamados elementos, sino a otra 
naturaleza indeterminada, de la 
cual proceden todos los cielos y 
los mundos que hay en ellos”. 
(Simplicio, Fís., 24, 13-Dk12 A9-
)- 

  

“Lo húmedo elemental está 
penetrado de la potencia divina 
que lo pone en movimiento”. 
(Aecio, I). 

  

“...Dicen que el primero de los 
entes es lo uno, lo uno 
matemático, pero no separado 
(de las cosas), afirmando que las 
cosas sensibles están 
compuestas de él”. (Aristóteles: 
Metafísica. p. 1080). 

  

 
 
2. Lee el siguiente texto y contesta lo que se te pide a continuación: 
 

“Puede haber órdenes, costumbres y caprichos que sean motivos adecuados 
para obrar, pero en otros casos no tiene por qué ser así. Sería un poco idiota 
querer llevar la contraria a todas las órdenes y a todas las costumbres, como 
también a todos los caprichos, porque a veces resultarán convenientes o 
agradables. Pero nunca una acción es buena sólo por ser una orden, una 
costumbre o un capricho. Para saber si algo me resulta deveras conveniente o 
no, tendré que examinar lo que hago más a fondo, razonando por mí mismo. 
Nadie puede ser libre en mi lugar, es decir: nadie puede dispensarme de elegir y 
de buscar por mí mismo. Cuando se es un niño pequeño, inmaduro con poco 
conocimiento de la vida y de la realidad, basta con la obediencia, la rutina o el 
caprichito. 



 92 

Pero es porque todavía se está dependiendo de alguien, en manos de otro que 
vale por nosotros. Luego hay que hacerse adulto, es decir, capaz de inventar en 
cierto modo la propia vida y no simplemente de vivir la que otros han inventado 
para uno. Naturalmente, no podemos inventarnos del todo porque no vivimos 
solos y muchas cosas se nos imponen queramos o no (acuérdate de que el 
pobre capitán no eligió padecer una tormenta en altamar ni Aquiles le pidió a 
Héctor permiso para atacar Troya...). 
 
Pero entre las órdenes que se nos dan, entre las costumbres que nos rodean o 
nos creamos, entre los caprichos que nos asaltan, tendremos que aprender a 
elegir por nosotros mismos. No habrá más remedio, para ser hombres y no 
borregos (con perdón de los borregos), que pensar dos veces lo que hacemos. 
 
Y si me apuras, hasta tres y cuatro veces en ocasiones señaladas”. 

 
(Savater, Fernando: Ética para Amador. México, Ariel, 1991, pp. 57-58) 

 
 

a) Relaciona el texto anterior con los temas planteados por Sócrates: moral, política y 
conocimiento. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
b) ¿Se puede relacionar el texto anterior con los temas planteados por Aristóteles y 

Platón: moral, política y educación? ¿Si? ¿No? ¿Por qué? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
c) ¿Consideras que la moral de Sócrates es aún vigente? Argumenta tu respuesta y 

coméntala con tu asesor. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 



 93 

     

 E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A  
 

     
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

contempló el 
el 

PROBLEMAS FILOSÓFICOS EN LA ANTIGUA GRECIA 

ANTIGUA GRECIA 

se desarrollaron los 
pensamientos 

la pregunta por el 

ARJÉ 
(PRINCIPIO) 

FILÓSOFOS 
PRESOCRÁTICOS 

TALES DE 
MILETO 

ANAXÍMENES ANAXIMANDRO 

AGUA 

PITÁGORAS 

NÚMERO 

AIRE 

HERÁCLITO 

INDETERMINADO 

PARMÉNIDES 

tuvo diversas 
respuestas entre los 

que se dio en la 

tales como 

refería al 

lo refirió 

propondría la señaló la mezcla de los 

al 

como consecuencia 
de la 

de 

SÓCRATES 

colocó el 

y enseñó al 
ciudadano griego 

RAZÓN 

EMPÉDOCLES 

CUATRO 
ELEMENTOS: AIRE, 

FUEGO, AGUA Y 
TIERRA 

FUEGO 

CRISIS 

POLÍTICA 

CIUDAD-
ESTADO 

SOCIAL 

MORAL 

POLÍTICO-MORALES 

PLATÓN ARISTÓTELES 

PROBLEMA EN 
EL HOMBRE 

TEORÍA 
POLÍTICA 

BIEN DEL 
CIUDADANO 

VIVIR EN LA 
VIRTUD 

inventó una concilió el 

con el modelo 
de una 

con el BIEN DE 
LA POLIS 

la pregunta por el 

tales como 

se desarrollaron los 
pensamientos 



 94 

El individuo, en cuanto ser social por naturaleza, se relaciona con los otros hombres 
involucrándose en cuestiones afectivas, morales, políticas y de conocimiento. Aunque las 
sociedades cambien, los hombres enfrentan los mismos problemas, por ejemplo: cómo 
determinar la justicia, cómo gobernar del mejor modo, cómo obtener un conocimiento 
que nos conduzca a ser mejores. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 95 

     

 R E C A P I T U L A C I Ó N  
 

     
 
En este segundo capitulo, como pudiste ver, se comprendió la aportación de los 
primeros filósofos, así como el planteamiento de las problemáticas a las que 
respondían. Se puede decir, que los primeros filósofos aportaron tres aspectos que 
fueron decisivos para el nacimiento de la ciencia. El primer aspecto consiste en la 
separación del sujeto respecto del objeto, es decir, comprendieron que la naturaleza es 
una entidad propia. El segundo aspecto consiste en la desvinculación de la inteligencia 
respecto de la necesidad práctica, para dar cauce a la reflexión libre y desinteresada. 
Por último, en la creación de sus cosmogonías desecharon la superstición y la creencia 
en fuerzas sobrenaturales. 
 
Como te habrás dado cuenta, uno de los problemas filosóficos de la Antigua Grecia 
consistía en la pregunta por el arjé o principio, del que están hechas todas las cosas, la 
cual tuvo diversas respuestas entre los filósofos presocráticos. Tales de Mileto, por 
ejemplo, contempló el agua, Anaxímenes el aire, Anaximandro lo refirió al 
indeterminado, Heráclito al fuego, donde se contempla el cambio. Los pitagóricos lo 
referían al número, Parménides propondría la razón para explicar el mundo. 
Empédocles señaló la mezcla de los cuatro elementos: aire, fuego, tierra y agua; y los 
atomistas (Leucipo y Demócrito) al átomo.  
 
Como consecuencia de la crisis política, social y moral que se dio en la Grecia antigua 
se desarrollaron los pensamientos político-morales de Sócrates, Platón y Aristóteles. 
Sócrates colocó el problema en el hombre mismo y buscó enseñar al ciudadano griego 
a vivir virtuosamente y así ser feliz. Platón, por su parte, inventó una teoría política, 
creó una teoría con el modelo de una ciudad-Estado perfecta. Por último, Aristóteles 
concilió el bien del ciudadano con el bien de la polis, sin sacrificar uno con respecto al 
otro. Para Aristóteles no era posible concebir a un ciudadano feliz, sin la existencia de 
una ciudad que le proporcione tal bien. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 96 

     
 

A C T I V I D A D E S  I N T E G R A L E S   
     

 
Responde a lo que se te pide a continuación: 
 
1. ¿Cuál es el tema que abordan los primeros filósofos? 

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
2. Señala los tres aspectos por los cuales se inicia la filosofía con Tales de Mileto. 

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
3. Según Anaximandro ¿porqué el agua no puede ser el origen del todas las cosas? 

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
4. Filósofo que propuso a los números como principio de todas las cosas. 

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
5. Pensador que sostuvo la inmovilidad del ser. 

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
6. Según Heráclito ¿cuál es la característica esencial de la realidad?  

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 



 97 

7. Explica cómo Empédocles concilió las filosofías de Heráclito y Parménides. 
_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 

 
8. ¿Cómo se llama el método filosófico propuesto por Sócrates? 

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 
9. ¿Cuál es el problema filosófico que le preocupa a Sócrates? 

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 
10. Explica los dos grados de conocimiento según Platón.  

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 
11. Señala las características del Estado ideal propuesto por Platón. 

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 
12. Señala las categorías según Aristóteles.  

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 
13. ¿Qué es un razonamiento según Aristóteles? 

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 



 98 

14. ¿Por qué se considera a la Ética de Aristóteles como teleológica? 
_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 
15. Según Aristóteles ¿qué es un hombre virtuoso? 

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 99 

     

 A U T O E V A L U A C I Ó N  
 

     
 
Estas son las respuestas de la actividad anterior, verifícalas y comprueba tus 
respuestas. 
 
1. El origen de todas las cosas o la naturaleza (physis). 
 
 
2. a) Sugiere que la razón humana es capaz de conocer las leyes que gobiernan al 

universo. 
b) Considera como principio de todas las cosas a un elemento empírico o natural: 

el agua, sin basar sus argumentos en mitos o divinidades.  
c) Propuso la unidad de la diversidad al postular que todo es una y la misma cosa. 

Es decir, la diversidad de cosas existentes forman una unidad, en tanto 
participan y están dirigidas por un mismo principio: el agua.  

 
 
3. Porque el agua no puede engendrar fuego.  
 
 
4. Pitágoras. 
 
 
5. Parménides. 
 
 
6. La característica esencial de la realidad es la unidad antagónica de los contrarios.  
 
 
7. La realidad está sometida a un ciclo cósmico interminable en el que se pasa de lo 

uno (Parménides), a lo múltiple (Heráclito). 
 
 
8. Mayéutica.  
 
 
9. El problema de cómo encontrar las verdades morales universales.  
 
 
10. Los dos grados del conocimiento para Platón son la doxa y la episteme. La doxa 

es un saber basado en los sentidos, es un saber de apariencia. Y el saber de 
episteme, es un saber de los invariables, es racional e inteligible.  

 



 100 

11. El Estado ideal propuesto por Platón está integrado por artesanos y agricultores, 
que son los grupos productores, en un segundo nivel están los guardianes del 
Estado, los militares, y en la cúspide, los gobernantes, representados por los 
filósofos.  

 
 
12. Sustancia, cantidad, cualidad, lugar, tiempo, posición o situación, condición, 

acción, pasión. 
 
 
13. Un razonamiento es la relación que se establece entre proposiciones en las que 

unas fungen como premisas y otras como conducciones. 
 
 
14. A la Ética aristotélica se le considera teleológica en cuanto sostiene que toda 

acción moral humana tiene un solo objetivo, la felicidad.  
 
 
15. Un hombre virtuoso es aquel que logra dominar y someter a su voluntad la parte 

instintiva e irracional de su alma.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 101 

     

 R E C A P I T U L A C I Ó N  G E N E R A L  
 

     
 
En esta segunda unidad, se comprendió el pensamiento prefilosófico, entendido como 
las primeras formas de dar una explicación de las cosas, expresado a su vez en dos 
tipos de pensamiento: el pensamiento mítico y el pensamiento religioso. Ambos tipos 
de pensamiento carecen de una fundamentación teórica, de tal manera que no implican 
un conocimiento racional y objetivo de los fenómenos, sino por el contrario, son 
producto de la creación subjetiva. Posteriormente, se abordó el ámbito propio del 
pensamiento filosófico, donde es considerado como una ciencia, y como tal, un 
conocimiento determinado por condiciones sociales específicas. Así, la Filosofía por ser 
un producto social es también un producto histórico, pues para su comprensión es 
necesario enmarcarlo en sus condiciones histórico-sociales.  
 
El planteamiento de la vocación interna o actitud general ante la vida que adopta el 
filósofo en su propósito de llegar a un conocimiento científicamente fundamentado, se 
desarrolló como “psicología del quehacer filosófico”. En el griego, esta vocación interna, 
se llevó a cabo en forma de una actitud contemplativa, una actitud de Theoria, que 
significa: contemplación y captación receptiva de la realidad. Sin embargo, para ello es 
necesario un esfuerzo racional, es decir, una “lógica del quehacer filosófico”, el cual 
trata de un proceder metódico, objetivo, racional y sistemático. Es entonces donde se 
produce una ruptura epistémica entre el pensamiento prefilosófico y el pensamiento 
filosófico. La ruptura epistémica consiste en el cambio de una concepción a otra, la 
filosofía crea una nueva forma de pensamiento y existencia, el filósofo procede 
críticamente bajo las formas del método, pretendiendo la objetividad y la racionalidad 
de las cosas. En cambio el mito y la religión son pensamientos no críticos ni 
argumentativos.  
 
En este sentido, se contemplaron tres aspectos, como la aportación de los primeros 
filósofos para el nacimiento de la ciencia. El primer aspecto consiste en la separación 
del sujeto respecto del objeto, es decir, comprendieron que la naturaleza es una 
entidad propia; el segundo aspecto se refiere a la desvinculación de la inteligencia 
respecto de la necesidad práctica, para dar cauce a la reflexión libre y desinteresada; 
por último, en la creación de sus cosmogonías desecharon la superstición y la creencia 
en fuerzas sobrenaturales.  
 
Asimismo, se comprendieron los problemas filosóficos en la Antigua Grecia. El 
planteamiento de la pregunta por el arjé o principio de todas las cosas, que tuvo 
diversas respuestas entre los filósofos presocráticos. Así como también, se 
desarrollaron pensamientos político-morales a raíz de la crisis política, social y cultural 
de la Antigua Grecia.  
 
 
 
 
 
 



 102 

     
 

A C T I V I D A D E S  D E  C O N S O L I D A C I Ó N   
     

 
Contesta lo que se te pide: 
 
1. Coloca en el paréntesis el tipo de pensamiento que corresponda a su característica. 
 

(   )  Es metódico y sistemático. 
a) Pensamiento mítico 

(   )  Discierne entre el símbolo y lo simbolizado. 
b) Pensamiento religioso 

(   )  Une al hombre con su mundo  natural 
y social. 

c) Pensamiento filosófico 
(   )  Requiere de un esfuerzo racional 

 
(   )  La fe o creencia subjetiva es la fuerza  

motriz 
 

(   )  Es una ciencia. 
 

(   )  Interpreta la realidad mediante  
fuerzas sobrenaturales. 

 
(   )  La imaginación o fantasía es la facultad 

que le da origen 
 

(   )  Es un producto social 
 

(   )  Narración o relato fantástico 
 
 
2. Menciona dos características de las condiciones históricas que dan origen a la 

Filosofía europea (occidental). 
 
Condiciones geográficas 
a)  ______________________________________________________________ 
 
b)  ______________________________________________________________ 
 
 
Condiciones económicas 
a)  ______________________________________________________________ 
 
b)  ______________________________________________________________ 
 



 103 

Condiciones políticas 
a)  ______________________________________________________________ 

______________________________________________________________ 
 
b)  ______________________________________________________________ 

______________________________________________________________ 
 
 
3. Argumenta la aportación de los primeros filósofos, es decir, los tres aspectos que 

fueron decisivos para el nacimiento de la ciencia.  
 
a)  ______________________________________________________________ 

______________________________________________________________ 

______________________________________________________________ 
 
b)  ______________________________________________________________ 

______________________________________________________________ 

______________________________________________________________ 
 
c)  ______________________________________________________________ 

______________________________________________________________ 

______________________________________________________________ 
 
 
4. Une con una línea la propuesta filosófica a la pregunta por el arjé o principio que 

corresponda a cada filósofo. 
 

Tales de Mileto     Número 
 

Empédocles      Aire 
 

Heráclito      Agua 
 

Pitágoras      Razón 
 

Anaximandro     Fuego 
 

Parménides Mezcla de cuatro elementos: 
aire, fuego, agua y tierra. 

 
Anaxímenes      Indeterminado 

 



 104 

5. Argumenta brevemente los pensamientos político-morales de Sócrates, Platón y 
Aristóteles, que pretendían responder a la crisis política, social y moral que se dio 
en la antigua Grecia. 

 
Sócrates: 
______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 

Platón: 
______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 

Aristóteles: 
______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________

______________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 105 

     

 A U T O E V A L U A C I Ó N  
 

     
 
1. Las respuestas son: c, b, a, c, b, c, b, a, c, a 
 
 
2. Condiciones geográficas: - clima templado del mediterráneo 

- el suelo calcáreo (rocoso) que dificulta el cultivo.  
 

Condiciones económicas: - el comercio marítimo que surgió a raíz de la expansión 
colonizante. 

- el intercambio de bienes con base en la moneda 
acuñada. 

 
Condiciones políticas: - la aparición de la polis o ciudad-Estado. 

- el establecimiento del orden (justicia) mediante leyes 
escritas. 

 
 
3. a) el primer aspecto consiste en la separación del sujeto respecto del objeto, 

comprendieron que la naturaleza es una entidad propia. 
 

b) el segundo aspecto consisten en la desvinculación de la inteligencia respecto de 
la necesidad práctica, para dar cauce a la reflexión libre y desinteresada. 

 
c) el tercer aspecto consiste en la renuncia a la superstición y a la creencia de 

fuerzas sobrenaturales en la creación de sus cosmogonías.   
 
 
4. 

(1) Tales de Mileto    (4) Número 
 

(2) Empédocles    (7) Aire 
 

(3) Heráclito     (1) Agua 
 

(4) Pitágoras    (6) Razón 
 

(5) Anaximandro    (3) Fuego 
 

(6) Parménides (2) Mezcla de cuatro elementos: aire, 
fuego, agua y tierra. 

 
(7) Anaxímenes    (5) Indeterminado 

 



 106 

5. Sócrates: colocó el problema en el hombre mismo y buscó enseñar al ciudadano 
griego a vivir virtuosamente y así ser feliz. 

 
Platón: inventó una teoría política, y creó una teoría con el modelo de una ciudad-
Estado perfecta. 

 
Aristóteles: concilió el bien del ciudadano con el bien de la polis, sin sacrificar uno 
con respecto al otro. Para Aristóteles, no era posible concebir a un ciudadano feliz, 
sin la existencia de una ciudad que le proporcione tal bien. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 107 

     

 A C T I V I D A D E S  D E  G E N E R A L I Z A C I Ó N  
 

     
 
1. A partir de la lectura de los siguientes fragmentos, extrae las tesis filosóficas 

presentes en ellos e identifica a que filósofo corresponde.  
 
 

Fragmentos Tesis Filósofos 

“De la misma manera, 
decía, en que nos 
sostiene nuestra alma, 
que es aire, así el soplo 
y el aire circundan el 
mundo entero” (Aecio, 
1,3. p. 4). 

  

“Según su opinión las 
cosas son infinitas en 
número y están en 
interacción mutua; el 
todo por el contrario, es 
un vacío lleno de 
cuerpos, al caer estos 
en el vacío y unirse 
entre sí según formas 
circulares”.     
(Diógenes Laercio. IX, 
p. 30) 

  

“...Dijo que el principio 
y elemento de todas las 
cosas era el apeiron, 
siendo el primero que 
introdujo este término 
para designar el 
principio. Y llama tal, no 
al agua ni a ningún otro 
de los llamados 
elementos, sino a otra 
naturaleza 
indeterminada, de la 
cual proceden todos los 
cielos y los mundos 
que hay en ellos” 
(Simplicio, Fis., 24, 13-
Dk12 A9-) 

  



 108 

Fragmentos Tesis Filósofos 

“Lo húmedo elemental 
está penetrado de la 
potencia divina que lo 
pone en movimiento”. 
(Aecio, 1) 

  

“...Dicen que el primero 
de los entes es lo uno, 
lo uno matemático, 
pero no separado (de 
las cosas), afirmando 
que las cosas sensibles 
están compuestas de 
él” (Aristóteles: 
Metafísica. p. 1080) 

  

 
 
2. Escribe tres enunciados que pertenezcan a la doxa, y tres a la episteme.  
 

Doxa 

a)  ____________________________________________________________ 

____________________________________________________________ 
 

b)  ____________________________________________________________ 

____________________________________________________________ 
 

c)  ____________________________________________________________ 

____________________________________________________________ 
 

Episteme 

a)  ____________________________________________________________ 

____________________________________________________________ 
 

b)  ____________________________________________________________ 

____________________________________________________________ 
 

c)  ____________________________________________________________ 

____________________________________________________________ 
 



 109 

3. Resuelve los siguientes silogismos. 
 

a) Si todo mamífero es vertebrado  
Y todo felino es vertebrado 

 
Entonces: ____________________________________________________ 

 
b) Si ningún pez es cetáceo  

Y ningún delfín es cetáceo 
 

Entonces: ____________________________________________________ 
 

c) Si todo artista es sensible 
Y algún artista es músico 

 
Entonces: ____________________________________________________ 

 
 
4. Analiza el contenido de cualquiera de los videos: “Cosmos”, de Carl Sagan (episodios 

1 y 2) o la “Guerra del Fuego” y realiza por escrito lo siguiente: 
 

1. Compara las hipótesis de los primeros filósofos sobre el origen del mundo, con la 
que se te presentan en los videos. 

 
2 Las dos hipótesis, la antigua y la moderna, ¿tienen alguna relación?, y si es así, 

¿en qué consisten? 
 

3. ¿Pudo surgir la explicación moderna sobre el origen de la Naturaleza, 
prescindiendo de la antigua? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 110 

     
 

G L O S A R I O   
     

 
Abstracción. Separar conceptualmente lo general, universal, necesario o 

esencial de lo individual, causal y contingente. 
 
Antagonismo.  Rivalidad, oposición, contrariedad. 
 
Antropología filosófica. Disciplina de la filosofía que tiene por objeto estudiar la 

estructura esencial del fenómeno humano. 
 
Arjé. Aquello que da origen a las cosas manteniéndose como algo 

constitutivo de ellas. 
 
Carácter (éthos). El modo de ser interno de una persona, que resulta de su 

relación profunda con la realidad (ante todo con la realidad 
social) y que se expresan en la acción. 

 
Cosmología.  Explicación del origen y naturaleza del mundo. 
 
Discurso. Conocimiento que se obtiene mediante una serie de 

indiferencias o cadena de razonamientos. 
 
Ética. Rama de la filosofía que reflexiona sobre la dimensión moral del 

ser humano, sobre lo relativo a un deber ser de su conducta. 
 
Eudemonismo. Teoría moral que identifica la virtud con la alegría de realizar el 

bien. 
 
Gnoseología. También llamada "teorías del conocimiento", la Gnoseología es 

una rama de la filosofía que estudia el origen, la esencia, la 
validez y los límites de conocimiento 

 
Homogéneo. Se dice que un cuerpo es homogéneo cuando todas sus partes 

son de la misma naturaleza. 
 
Interacción.  Influencia mutua. 
 
Mito. Acontecimiento fabuloso del cual, se supone, sucedió en un 

pasado remoto e impreciso. Relato tradicional que narra las 
acciones de seres sobrenaturales; explicación ficticia en forma 
narrativa de las costumbres sociales y fenómenos de la 
naturaleza 

 



 111 

Phycis. Término griego utilizado para referirse a la naturaleza. Significa 
hacer, producir; señala la cualidad de la naturaleza de producir lo 
existente. 

 
Ontología. Especialidad filosófica que interroga por las estructuras últimas 

en la totalidad de lo real. 
 
Racionalidad. Carácter de lo racional; es el efecto de un proceder conforme a 

la razón humana capaz de comprender, discernir e inferir una 
cosa de otra. 

 
Razón lógica o crítica. Proceder racional que da cuenta o explica algo en el mundo y 

que, simultáneamente, se cuestiona también a sí mismo. 
 
Representación. Es el acto psicológico que consiste en volver a hacer presente, 

en la mente humana, cualquier evento del mundo externo. 
 
Ruptura epistémica. Cambio radical de un sistema de conocimiento del mundo hacia 

otro. 
 
Símbolo. Signo que hace aparecer un significado inteligible, es decir, un 

sentido que no se puede manifestar por medios sensibles. No es 
remisión de un sentido, sino de un sentido a otro. 

 
Vocación humana. Elección de una forma de vida; no en un sentido individual, sino 

genérico; es elección de toda una forma humana de ser. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 112 

     
 

B I B L I O G R A F Í A  C O N S U L T A D A   
     

 
ARISTÓTELES. Categorías. Aguilar, Buenos Aires, 1980, 103 pp. 
 
ARISTÓTELES. Metafísica. Porrúa, México, 1980. 
 
______________. Antropología filosófica. FCE, México, 1975. 
 
______________. Esencia y efecto del concepto de símbolo. FCE, México, 1975. 
 
______________. Metafísica. Sudamericana, 1986. 1093 pp. 
 
______________. Obras completas. Aguilar, España, 1982. 1709 pp. 
 
ARNAU, H. et. al. Temas y textos de filosofía. Alambra, México, 1988. 395 pp. 
 
Autores varios. Historia de la filosofía. Vol. 2, Siglo XXI Editores, México, 1992. 374 pp. 
 
BRUNSCHVICG, L. Las edades de la inteligencia. Hachette, Buenos Aires, 1955. 
 
CAILLOIS, R. El hombre y lo sagrado. FCE, México, 1984. 
 
COPLESTON, F. Historia de la Filosofía. Vol. I. Ariel, 1975. 
 
CASSIRER, E. Filosofía de las formas simbólica. Vol. 2. FCE, México, 1976. 
 
CASSIN. Historia Universal. Vol. 4. Siglo XXI Editores, Buenos Aires, 1976. 
 
COPLESTON, F. Historia de la Filosofía. Vol. I. Ariel, 1975. 
 
COPLESTON, Federico. Historia de la filosofía. Tomo 1, Ariel, España, 1979. 508 pp. 
 
CHATELET, Francois. El nacimiento de la historia. Siglo XXI Editores, México. 571 pp. 
 
DURAND, G. La imaginación simbólica. Amorrortu, Buenos Aires, 1971. 
 
DÜRING, Ingemar. Aristóteles. UNAM, México, 1990. 1031 pp. 
 
DURAND, G. La imaginación simbólica. Amorrortu, Buenos Aires, 1971. 
 
ELIADE, M. Tratado de historia de las religiones. Era, México, 1981 
 
FRAILE, G. Historia de la Filosofía. Vol. I. BAC, Madrid, 1980. 
 
FRAZER, J. La rama dorada. FCE, México, 1982. 
 



 113 

GARCÍA Morente, Manuel. Lecciones preliminares de filosofía. Porrúa, México, 1978. 
455pp. 

 
GÓMEZ R. Antonio. Platón. Los seis grandes temas de su filosofía. UNAM-FCE, México, 

1974. 619 pp. 
 
GUTHIE. Los filósofos griegos. FCE, México, 1981. 
 
GUTHRIE, W.C.K. Los filósofos griegos: de Tales a Aristóteles. FCE, México, 1973. 

160pp. 
 
HESÍODO. Teogonía y los trabajos y los días. Porrúa, México, 1977. 
 
HOMERO. Iliada. Porrúa, México, 1978. 
 
JEAGER, W. Paideia. FCE, México, 1978 
 
JEAGER, Werner. Aristóteles. FCE, México, 1984. 455 pp. 
 
________________. La teología de los primeros filósofos griegos. FCE, México, 1982. 
 
JENSE, A.E. Mito y culto entre pueblos primitivos. FCE, México, 1982 
 
LEEUW, G. Fenomenología de la religión. FCE, México, 1975. 
 
LÉVY-BRUHL, L. El alma primitiva. Península, Barcelona, 1974. 
 
MARÍAS, Julián. Historia de la filosofía. Alianza Universidad, México, 1989. 545 pp. 
 
MONDOLFO, Rodolfo. Heráclito: textos y problemas de su interpretación. Siglo XXI 
Editores, México, 1986. 394 pp. 
 
_____________________. Sócrates. Euceba, Buenos Aires, 1976. 146 pp. 
 
_____________________. El pensamiento antiguo. Vols. I y II, Losada, Buenos Aires, 

1980. 
 
MONTOYA, José. Aristóteles: Sabiduría y felicidad. Cincel, Madrid, 1985. 200 pp. 
 
MOREY, Miguel. Los presocráticos: del mito al logos. Montesinos, España, 1981. 93 pp. 
 
PLATÓN. Obras completas. Aguilar, España, 1982. 1167 pp. 
 
________. Los principios de la ciencia. FCE, México, 1980. 
 
PIEPER, J. El ocio y la vida intelectual. Rialp, Madrid, 1974. 
 
REYES, A. Obras completas (la religión griega). FCE, México. 
 
 



 114 

ROBIN L. El pensamiento griego y los orígenes del espíritu científico. Hispano-
Americana, Madrid, 1980 

 
ROBIN, León. El pensamiento griego y los orígenes del espíritu científico. Uteha, México, 

1962. 404 pp. 
 
TAYLOR, A.E. El pensamiento de Sócrates. FCE, México, 1980. 151 pp. 
 
THOMSON, George. Los primeros filósofos. Siglo XX Editores, Buenos Aires, 1975, 

407pp. 
 
ZEA, Leopoldo. Introducción a la historia de la Filosofía. UNAM, México, 1985. 
 
 
 
 
 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 



 1 

 
 

COLEGIO DE BACHILLERES 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FILOSOFÍA I 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

FASCÍCULO 3. PRINCIPALES PROBLEMAS DE LA 

FILOSOFÍA EN EUROPA DURANTE LA 

ÉPOCA MEDIEVAL Y EL 

PENSAMIENTO NÁHUATL. 
 
 
 
 
 
 Autores: Alma Evelyn Martínez Montesinos 

Rosa María Mata Castrejón 
Carlos Suaréz Moreno 

Areli Valderrábano Ramos 
 



 2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 3 

     

 Í N D I C E  
 

     

INTRODUCCIÓN                   7 
 
CAPÍTULO 1. LA FILOSOFÍA EN LA EDAD MEDIA             9 
 

PROPÓSITO                11 
 
 

1.1 CONDICIONES HISTÓRICO-CULTURALES 
DE LA FILOSOFÍA MEDIEVAL             13 

  

1.1.1  ANTECEDENTES              13 
 

1.1.2  EL CRISTIANISMO Y LA FILOSOFÍA            14 
 

1.1.3  PATRÍSTICA (PRINCIPALES FILÓSOFOS)           19 
a)  Flavio Justino              19 
b)  Tertuliano               19 
c)  Clemente de Alejandría             20 

 

1.2 PROBLEMAS IDEOLÓGICOPOLÍTICOS 
PLANTEADOS POR SAN AGUSTÍN DE 
HIPONA                22 

 
1.2.1  SAN AGUSTÍN Y SU TIEMPO             22 
 
1.2.2  RELACIÓN IGLESIAESTADO EN  

SAN AGUSTÍN               25 
 



 4 

1.3 LOS PROBLEMAS DEL CONOCIMIENTO 
PLANTEADOS POR SANTO TOMÁS DE  
AQUINO                32 
 
1.3.1  SANTO TOMÁS DE AQUINO Y SU TIEMPO           32 

 
1.3.2  RELACIÓN ENTRE FILOSOFÍA Y TEOLOGÍA           37 

a) Razón y Fe               37 
b) Grados del Conocimiento             38 

 
1.3.3  PROBLEMA DE LOS UNIVERSALES            40 

 
RECAPITULACIÓN               47 
ACTIVIDADES INTEGRALES             48 
AUTOEVALUACIÓN               50 

 
 
CAPÍTULO 2. EL PENSAMIENTO NÁHUATL            53 
 

PROPÓSITO                55 
 
 

2.1 PENSAMIENTO PREFILOSÓFICO NÁHUATL       57 
 

2.1.1  MITO                57 
 

2.1.2  PENSAMIENTO PREFILOSÓFICO NÁHUATL           62 
 

2.1.3  LOS SOLES               64 
 
 

2.2 PENSAMIENTO Y QUEHACER FILOSÓFICO 
NÁHUATL                73 

 
2.2.1  PROBLEMÁTICA FILOSÓFICA NÁHUATL           75 

 
2.2.2  QUEHACER FILOSÓFICO NÁHUATL            80 

 
2.2.3  CONOCIMIENTO              83 

 
2.2.4  EDUCACIÓN               88 

 
2.2.5  ARTE                93 



 5 

RECAPITULACIÓN               98 
ACTIVIDADES INTEGRALES             99 
AUTOEVALUACIÓN             101 

 
 
RECAPITULACIÓN GENERAL             102 
 

ACTIVIDADES DE CONSOLIDACIÓN            103 
 

AUTOEVALUACIÓN               109 
 

ACTIVIDADES DE GENERALIZACIÓN           112 
 

GLOSARIO DE VOCES NAHUAS            113 
 

GLOSARIO                116 
 

BIBLIOGRAFÍA CONSULTADA             117 
 



 6 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 7 

     

 I N T R O D U C C I Ó N  
 

     

El afán de conocimiento de los filósofos –producto de su admiración ante el mundo, ante 
la realidad que les rodea-, no es siempre el mismo. En el capitulo 2 del fascículo anterior 
analizaste los problemas que los filósofos griegos se plantearon; así por ejemplo, los 
primeros filósofos se preguntaron por el origen de todas las cosas y por los principios 
materiales del cosmos; Sócrates dirigió su afán de saber hacia el hombre mismo; Platón 
se preocupó por la adquisición de una ciencia fundada en las ideas; Aristóteles buscó en 
la Filosofía el fundamento de una ciencia universal. 
 
La razón de la diversidad de todo planteamiento filosófico está en relación con el 
contexto histórico cultural en que vive el filósofo. Las respuestas y soluciones que cada 
uno ofrece, dependen de su relación con los otros, con su entorno y consigo mismo. 
 
Abocaremos al estudio de algunos de los problemas filosóficos que se plantearon en la 
Edad Media. El cristianismo irrumpe como una religión revelada, modificando con esto el 
criterio de validación de los conocimientos que hasta ese momento era la razón. 
 
En la Edad Media se manifiesta una gran preocupación por distinguir o esclarecer la 
relación entre la fe y la razón; la relación entre la Filosofía y Teología constituyó en sí 
misma un importante tema para el pensamiento medieval. La Filosofía medieval tiene 
una relación tan estrecha con la Teología, es decir, es prácticamente imposible de 
estudiar una independientemente de la otra. La gran mayoría de los filósofos medievales 
fueron clérigos y teólogos. 
 
Estudiaremos los problemas que se plantearon dos de los más importantes: San Agustín 
de Hipona y Santo Tomás de Aquino. Con San Agustín se hará evidente el tránsito del 
mundo helénico al mundo cristiano y analizaremos cómo enfrentó los problemas 
ideológico-políticos de su tiempo. Con Santo Tomás examinaremos los problemas que 
se plantea en torno al conocimiento. 
 



 8 

Al analizar estos dos autores comprenderás que los pensamientos no se acaban en un 
momento determinado de la historia para que empiecen otros, sin ninguna relación con 
los anteriores. Al contrario, todo sucede de manera sistemática; el pensamiento de la 
humanidad se va acumulando, va creciendo, retomando el pasado y trascendiéndolo. 
Así, en la Edad Media están presentes Platón y Aristóteles, tal como San Agustín y 
Santo Tomás lo estarán en la época moderna. El filósofo no es un ser abstracto, sino un 
ser que vive de y en su tiempo, aún cuando, muchas veces lo trascienda. 
 
Iniciaremos el análisis de San Agustín y Santo Tomás ubicándolos dentro de su contexto 
histórico-cultural. Para que construyas significativamente tu conocimiento lee con 
atención la información que aquí te presentamos.  
 

Asimismo, para entender el pensamiento náhuatl es necesario comparar las principales 
características del mito en América, y comprender cómo a partir de ellas se desarrollan 
las teogonías que constituyeron la base de su concepción integral del mundo. 
 
Dado que las formas de expresión más importantes del pensamiento náhuatl son los 
mitos, revisaremos el más representativo de ellos: “La leyenda de los Soles”, en el que 
se explica la Tierra y sus eras desde su origen hasta la época actual. 
 
Si bien el pueblo náhuatl mantuvo al mito, así como a las prácticas y ritos religiosos, 
como eje principal de su explicación, algunos hombres excepcionales se separaron de la 
tradición al pretender llegar al fondo mismo del conocimiento de la divinidad. Aquí es 
donde se separan la tradición mítica religiosa de la reflexión profunda acerca del ser. 
Estos hombres excepcionales, hombres de conocimiento, no se conformaron con 
practicar sólo ritos, como en el caso de los sacerdotes, sino que desearon conocer, 
viendo y viviendo más allá de lo evidente, a la comunidad, y que no buscaron el beneficio 
del culto a los dioses sino el conocimiento “en sí” de la realidad imperecedera que 
soporta a esta otra realidad cambiante que es nuestro mundo material. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 9 

     

 C A P Í T U L O  1  
 

     

LA FILOSOFÍA EN LA EDAD MEDIA 
 
 
 

1.1 CONDICIONES HISTÓRICO–CULTURALES DE LA FILOSOFÍA 
MEDIEVAL 

 
1.1.1  Antecedentes 

 
1.1.2  El Cristianismo y la Filosofía 

 
1.1.3  Patrística  (Principales Filósofos) 

a)  Flavio Justino 
b)  Tertuliano 
c)  Clemente de Alejandría 

 
1.2 PROBLEMAS IDEOLÓGICO–POLÍTICOS PLANTEADOS POR 

SAN AGUSTÍN DE HIPONA 
 

1.2.1  San Agustín y su Tiempo 
 

1.2.2  Relación Iglesia–Estado en San Agustín 
 
1.3 LOS PROBLEMAS DEL CONOCIMIENTO PLANTEADOS POR 

SANTO TOMÁS DE AQUINO 
 

1.3.1  Santo Tomás de Aquino y su Tiempo 
 

1.3.2  Relación Entre Filosofía y Teología 
a) Razón y Fe 
b) Grados del Conocimiento 

 
1.3.3  El Problema de los Universales 

 



 10 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 11 

     

 P R O P Ó S I T O  
 

     

 
 
¿QUÉ APRENDERÁS? 
 
 
 Los principales problemas que atiende la filosofía y su ubicación en el contexto 

histórico-cultural que se dio en el periodo antiguo y en la época medieval en Europa. 
 
 Realizarás el estudio de los pensamientos de los primeros filósofos medievales, 

llamados apologetas porque se empeñaron en realizar una defensa de la religión 
Cristiana. 

 
 Identificarás el papel de la Iglesia en las condiciones histórico-culturales de la Edad 

Media y cómo influyó en el quehacer filosófico, para que comprendas como ello 
propició un tipo de Filosofía ligada a la teológico.  

 
 
 
 
                                   ¿CÓMO LO APRENDERÁS? 
 
 
 Revisando las características generales de la Filosofía, así como los principales 

problemas que atiende. 
 
 Mediante el análisis del problema gnoseológico planteado por San Agustín de Hipona y 

el estudio de los problemas sobre el conocimiento planteados por Santo Tomás de 
Aquino, así como lo relativo al pensamiento prefilosófico y filosófico del periodo 
precolombino en México. 

 
 Identificando las ideas principales de los filósofos aquí tratados, el conjunto de 

problemas que intentaron solucionar y la vigencia de su pensamiento. 
 
 Ubicándose en el contexto histórico-cultural que se dio en el periodo antiguo, en la 

época medieval en Europa y en el periodo precolombino en México. 
 



 12 

 
 
 
                                                                  ¿PARA QUÉ LO APRENDERÁS? 
 
 
 Para que obtengas los elementos que te ayuden a relacionar esta disciplina con otras 

áreas de la cultura, el conocimiento, la ciencia y la sociedad en general. 
. 
 Para que logres con mayor facilidad explicarte los problemas filosóficos y los 

fenómenos socio-culturales que suceden en la actualidad, a partir de las explicaciones 
que dieron los filósofos de las épocas mencionadas a diversos problemas de su tiempo 

 
 Para que comprendas cómo una nueva verdad, encarnada en el cristianismo, 

transformó los conceptos y las creencias que prevalecían hasta entonces. 
 
 Comprenderás que el pensamiento de éstos filósofos resulta importante para identificar 

la íntima relación que existe entre el momento histórico del ser humano, la 
problemática que se plantea y cómo va construyéndose. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 13 

CAPÍTULO 1 
LA FILOSOFÍA EN LA EDAD MEDIA 

 
 
1.1 CONDICIONES HISTÓRICO–CULTURALES DE LA FILOSOFÍA 

MEDIEVAL 
 
1.1.1 ANTECEDENTES 
 
El pensamiento filosófico medieval es sumamente amplio y rico, se extiende durante un 
periodo que abarca desde el final de la Edad Antigua hasta el inicio de la Edad Moderna, 
y se caracteriza por su íntima relación con la religión Cristiana.1  
 
 Se la puede señalar como tomando inicio desde el desprendimiento de la tradición  
grecorromana, en el surgimiento del Cristianismo, en pleno periodo helenístico. Al 
expandirse esta religión durante los primeros siglos de su existencia  entra en contacto 
con las filosofías griega y latina hasta el grado de dar origen a esa síntesis de filosofía y 
Cristianismo denominada Filosofía Medieval. 
 
Así abarcará la época patrística o de los padres de la Iglesia, que reflexionaron con las 
herramientas filosóficas griegas y latinas sobre  los dogmas de la fe; y entroncará 
después con las reflexiones árabes y judías que entregarán muchos elementos a los 
filósofos posteriores. Luego se manifestará en los monjes primitivos, que desde el siglo V  
al  X trataron de preservar la herencia de Grecia y Roma, y evitar que fuera aniquilada  
por la barbarie  ambiente. Después vendrán tiempos de esplendor del monacato, en los 
siglos XI y XII, en los que brillarán autores que ya no sólo conservarán, sino que darán 
un sello personal a sus creaciones.  El siglo XIII será el de los grandes escolásticos. El  
siglo XIV marcará el comienzo de la disolución y decadencia, que acabará en el XV, 
cuando ya comienzan a cambiar los tiempos y a buscar un renacimiento de la cultura 
clásica. 
 
                                                           
1
 El comienzo y fin del la Edad Media son muy discutidos, pero puede considerarse su inicio con las invasiones de los bárbaros 

y terminando con el descubrimiento de América. 
 

 
 



 14 

La lenta caída del Imperio Romano arrastra como un poderoso río, la caída de los 
sistemas clásicos de la vida y del pensamiento. Los hombres están, en toda la fuerza de 
la palabra, desorientados.  Poco a poco una nueva verdad nacida en las tierras de 
Galilea, invade los dominios del Imperio Romano. La presencia del Cristianismo viene a 
transformar radicalmente los modos de pensamiento hasta tal punto, que de una u otra 
forma, los nuevos conceptos, las nuevas creencias, se integran para siempre en la vida 
de occidente. La nueva fe se hace vigencia, y la revelación de la vida cobra vida en el 
curso de la historia. Así, dada la importancia de la presencia del Cristianismo en la Edad 
Media habrá que iniciar su estudio por una revisión de la relación entre el Cristianismo y 
la Filosofía. 
 
 
 
1.1.2  EL CRISTIANISMO Y LA FILOSOFÍA 
 
Origen 
 
Como recordarás, los filósofos griegos trataron de explicarse, racionalmente, los 
fenómenos que ocurrían en la naturaleza. Posteriormente no sólo se refirieron al mundo 
natural sino que, además, trataron de entender de manera objetiva y sistemática el orden 
social. Las causas que producen los eventos naturales o sociales (morales, artísticos, 
etcétera.) las buscaron en los objetos mismos, no recurrieron a ninguna entidad 
desencarnada (por ejemplo, dioses o divinidades) para explicarlos. Este modo de 
proceder se extendió en gran parte de Europa. El Imperio Romano lo difunde aún más, e 
incluso llega a regiones tan lejanas como Egipto y la India. 
 
Sin embargo, en los albores de nuestra era, en Judea empieza a generarse un 
movimiento religioso que no solamente va a romper con otras creencias religiosas sino 
que, además, propone un nuevo modo de ver las cosas: el cristianismo.2 La religión 
cristiana ya no se va a preocupar por buscar la explicación de las cosas en las cosas 
mismas. El fundamento de este mundo ya no será el mismo. La explicación y base de 
todo cuanto existe va a ser Dios: creador de todas las cosas. Quien acepte esto lo 
aceptará por fe y no por algún tipo de comprobación.  
 
Desde luego que la nueva religión dejó atónitos a los pensadores paganos.  Con base en 
lo que sabes, ahora tú te podrías preguntar e intentar responder las siguientes 
preguntas: 
 

¿Qué reacción tuvieron los filósofos de aquel tiempo ante esta nueva religión? 
 

¿Qué hicieron los cristianos ante las críticas de los filósofos paganos? 
 

¿Qué postura tomaron los emperadores ante la nueva religión? 
 

¿Qué actitud tomaron los cristianos durante el dominio y caída del Imperio 
Romano? 

¿Es verdad que la creencia en la existencia de un Dios creador no requiere de 
ningún tipo de prueba? 

 

                                                           
2  El cristianismo surgió durante el dominio del Imperio Romano: a medida que éste se debilita, aquél se fortalecía 



 15 

¿Qué elementos puede proporcionarme la experiencia sensible para creer en 
Dios? 

 
¿En qué consiste la revelación? 

 
 
Nuevas ideas en cuanto al conocimiento 
 
Tal vez el hecho más importante en la historia de la humanidad fue la aparición del 
cristianismo. El mensaje de Jesús que muy pocas personas habían escuchado, 
encontró, por todo el mundo, una resonancia como ninguna otra religión la había tenido. 
El mensaje de Jesús no pertenecía a culto alguno, no estaba sustentado sobre ninguna 
filosofía, simplemente iba dirigido a todos los hombres de buena voluntad. La moral 
cristiana es precisada: Jesús originario de la ciudad de Nazareth, en la época en que 
Herodes reinaba, ofrecería en el “Sermón de la montaña”, la bienaventuranza a los 
pobres de espíritu, los mansos de corazón, los misericordiosos, los pacíficos, los que 
lloran, los que padecen hambre y sed de justicia, porque para ellos será el reino de los 
cielos. El cumplimiento de tal moral nos garantizará la salvación. 
 
El cristianismo, ante los ojos atónitos de los pensadores que compartían las ideas de la 
Filosofía griega, irrumpió en el mundo como una religión revelada. Ya no se trataba de 
verificar por la experiencia, ni organizar racionalmente la doctrina que se difundía. Ya no 
fue preciso presentar el credo que se proponía como un sistema de creencias 
sólidamente fundadas sobre alguna filosofía. El punto central radicaba en una actitud 
diferente ante la vida y ante las personas. El punto que rige su doctrina es el amor y la fe 
a Dios ante todo y también a nuestro prójimo. La vía para llevar a cabo la fe y el amor es 
la práctica y no la teoría. El cristianismo nace como religión, no como reflexión filosófica.  
 
Podrás preguntarte ahora por qué se dice que el cristianismo nace como religión 
revelada. El cristianismo tiene su historia y al igual que crucificaron a Jesús, también 
atacaron la doctrina que él sostenía y difundían sus discípulos y seguidores. 
 
La doctrina cristiana crece y se desarrolla en el Imperio Romano. Si bien ambos, el 
cristianismo y el Imperio Romano, tienen una historia paralela, podemos decir que ésta 
se dio en sentido inverso. Mientras que desde el surgimiento del cristianismo en Galilea 
podemos observar su continuo fortalecimiento, el Imperio se hundía cada vez más en un 
largo proceso de crisis que lo llevaría a su derrumbe. 
 
 
Las figuras 1 y 2 te permiten ubicar la expansión del cristianismo como la del Imperio 
Romano en el siglo IV. 
 



 16 

 
 

Figura 1. El Imperio Romano. 
 
 

 
Figura 2.Difusión del cristianismo a comienzos del siglo IV. 

 



 17 

Su naturaleza. 
 
Ya mencionamos que el cristianismo surgió como una religión revelada que, en 
consecuencia, no necesita de ningún apoyo racional ni empírico para ser creída; sin 
embargo, al tomar fuerza y asentamiento, fue objeto de ataques por parte de aquellos 
que no estaban de acuerdo con sus creencias: desde ataques políticos hasta 
impugnaciones intelectuales que contaban con sólidas bases filosóficas. Las objeciones 
llegaron a tal grado que los cristianos, mejor preparados intelectualmente, se vieron 
obligados a dar una respuesta racional y, en todo caso, filosófica a aquellos que los 
cuestionaban. Para ello recurrieron a los elementos filosóficos que habían producido los 
pensadores griegos. Esto no quiere decir que los intelectuales cristianos hayan 
profundizado y estudiado con todo rigor la filosofía griega, sino que se sirvieron de ella a 
través de los filósofos neoplatónicos (ante todo Plotino y Porfirio) para dar respuestas y 
justificar algunos de los dogmas de la religión cristiana. 
 
Entre los pensadores que respondieron los ataques dirigidos al cristianismo podemos 
citar, en primer término, a los Padres de la Iglesia del siglo III, conocidos como 
apologetas, quienes son considerados como los primeros filósofos cristianos no tanto 
porque innovaron esta actividad o fundaran un sistema de ideas racionalmente 
consistente, sino, más bien, por aprovechar, en pro o en contra, el arsenal filosófico de 
los intelectuales griegos. 
 
Los representantes de estos primeros Padres que pueden ser considerados por sus 
posiciones ante el pensamiento griego son: Flavio Justino (100 – 164 d. J. C.),  
Tertuliano (probablemente 160-220 d. J. C.) y Clemente de Alejandría (probablemente 
150-219 d. J. C.). Antes de hacer una breve exposición de su pensamiento, debemos 
aclarar que, si bien fueron defensores y enriquecedores del cristianismo, el uso que 
harían de la filosofía griega será diferente en cada caso. 
 
 
     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
Responde lo las preguntas que se te presentan a continuación: 
 
1. Esboza brevemente las características fundamentales de la filosofía griega e 

identifica sus principales representantes. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
2. Si bien el cristianismo en su origen no tuvo ninguna relación con la Filosofía griega, 

¿qué causas determinaron que los filósofos medievales recurrieran a ella? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

 



 18 

     
 

E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A   
     

 
El siguiente mapa conceptual sintetiza la información acerca de los antecedentes del 
pensamiento filosófico medieval y de la importante presencia que tuvo para su desarrollo 
la religión Cristiana. Si lo analizas consolidarás el conocimiento acerca del tema. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
   
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ANTIGUA MODERNA 

LA EDAD MEDIA 

LA RELIGIÓN 
CRISTIANA 

SIGLO III 
LA ÉPOCA 
PATRÍSTICA O 
DE LOS 
PADRES DE 
LA IGLESIA 

DEL SIGLO V 
AL X 

LOS MONJES 
PRIMITIVOS 

SIGLOS XI Y 
XII 

ESPLENDOR 
DEL 

MONACATO 

EL SIGLO 
XIII 

GRANDES 
ESCOLÁTI-
COS 

SIGLOS XIV, XV 
DISOLUCIÓN Y 
DECADENCIA 

EL PENSAMIENTO FILOSÓFICO MEDIEVAL 

UN PENSAMIENTO FILOSÓFICO MEDIEVAL 

FUNDAMENTO DE TODO CUANTO EXISTE DIOS 

el cual propone 

es 

constituyendo propiamente 

cuyo 

abarca los periodos 

tiene una íntima relación con se ubicas entre las épocas 



 19 

1.1.3  PATRÍSTICA (PRINCIPALES FILÓSOFOS) 
 
La Patristica fue un periodo de elaboración doctrinal el cual intenta interpretar el 
cristianismo mediante conceptos tomados de la filosofía Griega. Además fue 
intermediaria en el nacimiento de una nueva etapa en la historia de la filosofía: el 
pensamiento medieval. 
 
Los Padres de la Iglesia son los escritores cristianos que en la antigüedad contribuyeron 
a la elaboración doctrinal del cristianismo, y cuya obra ha sido aceptada y hecha por la 
propia iglesia. 
 
Los apologistas: a) Flavio Justino. 

b) Tertuliano. 
c) Clemente de Alejandría. 

 
Los apologistas se dedicaron a defender el cristianismo contra los ataques de los 
paganos y los gnósticos, mediante sus apologías. 
 
 
a) Flavio Justino (100 – 164 d.C.) 
 
Nació en Neápolis de Siria, hacia el año 100, en el seno de una familia pagana. Se 
instruyó en la cultura griega; después de tener un maestro estoico, otro peripatético, otro 
pitagórico, y otro platónico, a los 30 años se convirtió al cristianismo, en el que encontró 
la verdad y la paz, pero también a causa del cual fue martirizado hacia el año 164 d. C. 
Fue autor de dos Apologías, una dirigida al emperador Antonio Pio (138 – 161) y otra a 
su sucesor Antonio Vero (161- 169), así como del Diálogo con Trifón.3 
 
A los treinta años comenzó a utilizar los rudimentos aprendidos de la Filosofía griega, lo 
que utilizó en la explicación de los misterios de la Revelación de la Trinidad. De este 
modo se encontraba en condiciones de exponer y defender la religión cristiana. Este 
intento de Justino ya llevaba en ciernes un tema que sería tratado por San Agustín y 
ampliamente analizado en la Edad Media: la relación entre fe y razón. 
 
Justino ensalzaba la doctrina platónica del mundo inmaterial y la del ser que está más 
allá de la esencia al que él identificaba con Dios, aunque llegó a convencerse de que el 
conocimiento seguro y cierto de Dios, la “verdadera filosofía”, solamente se alcanza 
mediante la aceptación de la Revelación. Recurrió constantemente al uso de la 
terminología platónica, estableció una comparación entre ésta y el cristianismo y en fin, 
comparó a Sócrates con Jesucristo. 
 
 
b) Tertuliano (probablemente 160-220 d. C.)  
 
Hijo de padres paganos, fue educado como jurista (profesión que ejerció en Roma), se 
convirtió al Cristianismo, para caer luego en la herejía montanista, una forma de 
puritanismo riguroso y escesivo. Fue el primer escritor latino cristiano sobresaliente, y en 
sus obras aparece de modo claro y explícito su desprecio por el paganismo y por la 
educación pagana. 
 
                                                           
3  En este Diálogo declara que la filosofía es un muy precioso don de Dios, cuya finalidad es conducir al hombre hacia Dios. 



 20 

Enemigo declarado de la filosofía griega, sostuvo que la fuente por la cual podemos 
avanzar en los terrenos incomprensibles de la Revelación es, únicamente, la fe. Y no 
sólo eso, puesto que la razón no tiene lugar en la religión cristiana, la verdad consiste, 
dice Tertuliano, en creer lo absurdo (Credo quia absurdum). 
 
Una de las aportaciones de Tertuliano al pensamiento cristiano fue el desarrollo de una 
terminología teológica, y en cierta medida filosófica, en el lenguaje latino. Así la acepción 
de la palabra persona se encuentra por primera vez en sus escritos. 
 
 
c) Clemente de Alejandría (Tito Flavio Clemente, probablemente 150-219 d.C.) 
 
Nació posiblemente en Atenas, llegó a Alejandría en 202 o 203, y murió allí 
aproximadamente en 219. Aspiró a desarrollar una presentación sistemática de la 
sabiduría cristiana, viendo en los filósofos griegos una preparación hacia el cristianismo. 
Clemente veía la Filosofía como un regalo de Dios y a la razón como el instrumento por 
el cual podemos llegar a la verdad revelada. Pensaba, como Justino, que Platón había 
tomado sus conocimientos de Moisés. Pensó, siguiendo a Justino, que los griegos 
habían  plagiado el Antiguo Testamento, y que, por motivos de vanagloria habían 
desfigurado lo que allí encontraran; pero también estaba firmemente convencido de que 
la luz del Logos hizo posible a los filósofos griegos alcanzar muchas verdades, y que la 
filosofía es en realidad simplemente un cuerpo de verdades que no son exclusivas de 
ninguna escuela griega, sino que se encuentran en diversos grados y medidas, en 
escuelas distintas, si bien Platón fue en verdad el más grande de todos los filósofos. 
 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
Contesta las preguntas que se te presentan  a continuación.  
 
1. Investiga en qué consisten los misterios de la Revelación y la Trinidad, de los cuales 

hizo una defensa Flavio Justino. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
2. ¿En qué sentido entiendes la expresión de Tertuliano Credo quia absurdum (creo 

porque es absurdo)? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
3. ¿Qué piensa Clemente de Alejandría de la filosofía de Platón?  

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 



 21 

     

 E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A  
 

     
Los primeros filósofos cristianos, conocidos como apologetas, fueron pensadores que 
respondieron los ataques dirigidos al cristianismo en el siglo III.  Ellos aprovecharon en 
pro o en contra, el arsenal filosófico de los intelectuales griegos. Sus máximos 
representantes son: Flavio Justino (100 – 164 d. J. C.), Tertuliano (probablemente 160-
220 d. J. C.) y Clemente de Alejandría (probablemente 150-219 d. J. C.). 
 
Flavio Justino fue autor de dos Apologías, una dirigida al emperador Antonio Pio (138 – 
161) y otra  a su sucesor Antonio Vero (161- 169), así como del Diálogo con Trifón, 
ensalzaba la doctrina platónica del mundo inmaterial y la del ser que está más allá de la 
esencia al que él identificaba con Dios, aunque llegó a convencerse de que el 
conocimiento seguro y cierto de Dios, la “verdadera filosofía”, solamente se alcanza 
mediante la aceptación de la Revelación. 
 
Tertuliano fue enemigo declarado de la filosofía griega, sostuvo que la fuente por la cual 
podemos avanzar en los terrenos incomprensibles de la Revelación es, únicamente, la 
fe. 
 
Clemente de Alejandría afirmó que en los filósofos griegos había una cierta preparación 
hacia el cristianismo. Pensó que la filosofía es en realidad simplemente un cuerpo de 
verdades que no son exclusivas de ninguna escuela griega, sino que se encuentran en 
diversos grados y medidas, en escuelas distintas. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

LA PATRISTICA 

DESARROLLO DE LOS DOGMAS FORMACIÓN DE LOS DOGMAS 

LA PATRÍSTICA OCCIDENTAL 

LA PATRÍSTICA ORIENTAL 

SAN AGUSTÍN SAN BASILIO 

SAN GREGORIO DE NIZA 

SAN JUAN CRISÓSTOMO 

EL PSENDO DIONISIO 

LOS PADRES GRIEGOS 

LOS GNÓSTICOS 

LOS APOLOGISTAS 

SAN JUSTINO 
SIMÓN VAGO 

LACTANCIO 

CLEMENTE 

PANTENO 

BASILIDES 
TERTULIANO 



 22 

1.2 PROBLEMAS IDEOLÓGICO–POLÍTICOS PLANTEADOS POR 
SAN AGUSTÍN DE HIPONA 

 
La Patrística Occiental se caracterizó por su preocupación por realizar una recopilación 
ecletica y por crear la nueva filosofía cristiana para tener una idea más clara de lo que 
significo la Patrístia occidental y tener un panorama más amplio de lo que fueron los 
postrimerías de la primera parte de la Filosofía medieval, presentaremos el pensamiento 
de San Agustín, el máximo representante de esta corriente. 
 
Como hemos podido observar, los casos presentados plantean de manera diferente el 
uso de la Filosofía griega; su posición ante el problema de la relación fe-razón, también 
es variable. 
 
Los pensadores cristianos no poseían ninguna filosofía propia, tenían que recurrir a la de 
los griegos, especialmente a la de Platón y sus vertientes; la actitud ante ella resultaba 
divergente. En el caso de Justino, la Filosofía pagana (griega) podía ser utilizada para 
aclarar algunos misterios de la religión cristiana. Por lo tanto, el instrumental racional de 
la Filosofía griega resultaba útil al cristianismo. Para Tertuliano, la Filosofía griega 
representaba un mal para la humanidad, además de ser inútil, junto con la razón, para 
aclarar los misterios de la religión cristiana. Finalmente, Clemente, al sobrestimar la 
Filosofía griega y el poder de la razón, suponía que ésta podía penetrar en terrenos en 
los cuales, según el cristianismo, la fe impera. 
 
Es con San Agustín con quien, por primera vez, aparece en el pensamiento cristiano una 
síntesis de las ideas que se venían generando desde el siglo II hasta el siglo V. El 
pensamiento tiene preeminencia en la Patrística, es el de Platón. Aristóteles pasará a 
primer plano en la Edad Media (siglo V -siglo XV). 
 
 
 
1.2.1  SAN AGUSTÍN Y SU TIEMPO 
 
a) San Agustín nace de padre pagano y madre cristiana, en Tagaste, provincia de 

Numidia (actualmente Argelia), en el norte de África, en el año 354, zona 
perteneciente al Imperio Romano, donde el cristianismo se difunde con gran fuerza, 
pero también lugar donde la herejía está presente y las diferentes religiones entran 
en conflicto. Ya entonces tuvo que decidirse por alguna de las dos tendencias. En 
sus primeros años de vida fue educado por su madre en el cristianismo. Cuando 
estudia en el 371 en Cartago (actual Túnez), tiene una amante con la cual tiene un 
hijo. En 373 lee el Hortenisius de Cicerón; se forma como filósofo y se adhiere al 
maniqueísmo. En el 386 se convierte al cristianismo al leer las epístolas de San 
Pablo. En 394 es nombrado obispo de Hipona. En 398 escribe su primera gran obra: 
Las Confesiones, y en el 412 inicia su segunda gran obra, La Ciudad de Dios que 
termina en el 426. Muere el 28 de agosto de 430. 

 



 23 

b) En San Agustín coincidieron de manera rigurosa, vida y filosofía. Llevó una vida 
licenciosa, aprendió Filosofía, la ejerció, se convirtió al cristianismo y lo vivió hasta su 
muerte. Agregado a esto (incluida la gran vitalidad que ya en ese tiempo tenía el 
cristianismo), San Agustín es testigo del derrumbe del gran Imperio Romano y de la 
consolidación de la Iglesia. Analicemos estos dos acontecimientos que confluyen y 
que van a tener gran impacto en el pensamiento del obispo de Hipona. 

 
 
 
Ubicación 
 
a) Respecto al Imperio Romano, haremos referencia a la gran crisis social4 por la que 

atravesó a mediados del siglo III (entre el 234 y el 268) ya que sin ella, no se 
entendería la emergencia del cristianismo como religión triunfante. Partiendo de un 
punto de vista político, podemos afirmar que ya desde el año 217, todos los 
emperadores murieron de manera violenta. La duración promedio de los reinados no 
sobrepasaba los cuatro años. En el curso de 33 años, tanto ejército como senado, 
eligieron, al menos 23 emperadores. Las guerras contra los invasores eran cada vez 
más continuas, lo cual trajo como consecuencia la pérdida de territorio y, finalmente, 
un aparato burocrático más complejo. 

 
b) Cabe señalar que a finales del siglo III el Imperio Romano se dividió en dos grandes 

gobiernos: el de Occidente (incluida África) y el de Oriente (recordemos que San 
Agustín nació en África). En el primer gobierno predominó la lengua latina mientras 
que en el segundo, la griega. 

 
c) En cuanto a la situación económica, ésta era también desesperada. A pesar de que 

el Imperio contaba con minas ricas en oro, la situación fiscal fue crítica en este 
periodo. El oro y la plata sufrieron una fuerte depreciación. Los impuestos 
aumentaron, pero pocos podían pagarlos. La devaluación de la moneda y el 
aumento en los precios de las mercancías no se hizo esperar. Basta decir que la 
vida, a principios de la segunda mitad del siglo III, se encareció en un 1000%. Las 
ciudades no crecieron ni se embellecieron. 

 
d) El ejército del Imperio también tuvo una fuerte crisis a pesar de las 

reestructuraciones por las que pasó. Sin embargo, los emperadores de esta época 
sabían perfectamente que el ejército era la columna vertebral del Imperio y se dieron 
a la tarea de fortalecerlo; esto no evitó que, dentro del mismo ejército, surgieran 
rebeliones que tuvieron como finalidad obtener un mayor poder en los aspectos 
político y económico. A pesar de todo el ejército logró detener por algún tiempo las 
huestes invasoras. 

 

                                                           
4 Se entiende por crisis social  una desorganización en cada una de las estructuras del aparato social (económica, política, 
ideológica, etc) y que tiene como consecuencia un estado de anarquía generalizado. 



 24 

e) La crisis por la que pasó el ejército derivó de su constitución. Las necesidades de 
defensa del Imperio Romano para ese entonces, siglo III, eran impresionantes. Para 
conformar un ejército numeroso se dieron a la tarea de incorporar gente del campo 
(la cual resultó inútil para las armas), pero lo más grave consistió en reclutamiento de 
extranjeros (llamados bárbaros). Esto trajo como consecuencia una paulatina 
desnacionalización del ejército y su necesaria falta de cohesión. Ya en el siglo IV, el 
emperador tuvo que utilizar sus potenciales enemigos como mercenarios para 
“defender” los intereses del Imperio. Basta decir que el emperador Teodisio nombró 
como jefe de todo el ejército romano al extranjero Estilicón. 

 
f) Mientras tanto, ¿qué ocurría con el cristianismo? Podemos sostener, sin temor a 

equivocarnos, que el cambio social más importante del siglo III lo constituyó el 
desarrollo y el crecimiento del cristianismo. El Estado romano intentaba, desde 
entonces, resolver el problema que la relativa nueva religión representaba y que 
difícilmente podía asimilar. El Imperio ensayó tanto la represión como la asimilación 
del cristianismo. Ya desde principios de siglo el emperador romano Caracalla intentó 
obligar a todos sus súbditos a adorar al dios egipcio Zarpáis, gran dios solar. Sólo 
que para lograr esto debía llegar a cabo, entre otras, la siguiente tarea: eliminar el 
monoteísmo cristiano, el cual se había extendido a buen ritmo por las provincias 
orientales. De este modo surgieron las no pocas persecuciones efectuadas contra 
los cristianos en el Imperio Romano (especialmente en África). 

 
g) A mitad del siglo, el emperador Dacio, respetuoso de las tradiciones romanas, emitió 

un edicto contra los cristianos en el cual se advertía que toda persona (incluidos 
niños y ancianos) que no rindieran el mínimo culto a los dioses romanos sería 
castigada. La gran mayoría de cristianos ofreció resistencia y varios de ellos fueron 
ejecutados en todo el Imperio. En la zona norte de África –dominada por el Imperio 
hubo especial virulencia ante la brutalidad desatada por el emperador. A pesar de 
estar diezmados en sus filas, los cristianos que resistieron fueron vistos con 
admiración y se les sumaron algunos simpatizantes. Aunque en un principio el 
emperador Valeriano (253) se mostró tolerante con los cristianos, no tardó en 
reiniciar la represión. En el año 303, se inició la más sangrienta persecución contra 
los cristianos. 

 
h) Paradójicamente, el cristianismo salió fortalecido de la gran crisis social del siglo III. 

Las Iglesias de oriente (Egipto, Siria y Asia menor), así como la de África 
septentrional se vieron considerablemente incrementadas. Incluso, algunos bárbaros 
empezaron a ser cristianizados. No está de más especificar que ya en el siglo III 
surgieron casas particulares que se convirtieron en iglesias y se empezaron a 
construir edificios con la finalidad expresa de desempeñar tal función. Solamente en 
Roma existieron 46 sacerdotes. En el año 251 d J. C., se reunieron en la misma 
ciudad 60 obispos. Desde el año 220 se reunieron 70 obispos en África del norte y 
después 90. ¿Qué quieren decir estas cifras? La Iglesia no solamente contaba con 
una estructura organizada, sino que además, tenía continua comunicación con los 
tres grandes centros de aquella época: Roma, Cartago y Antioquia (ciudad de 
Turquía). De esta forma daba inicio el proceso de constitución de la Iglesia cristiana 
como un poder autónomo. La Iglesia vivió conflictos importantes con el Estado 
romano, pero se fortaleció y si bien el Estado no salió debilitado, si presentó cierto 
estancamiento. 

 



 25 

1.2.2  RELACIÓN IGLESIAESTADO EN SAN AGUSTÍN 
 
a) En el reinado de Constantino -gran defensor de la nueva religión-, el Cristianismo se 

convirtió en el culto del emperador, para después pasar a ser, en el 380, religión 
oficial del Imperio. Sin embargo, la primera gran alianza entre la Iglesia y el Imperio 
estuvo representada por el Concilio Ecuménico de Nicea, celebrado el año 325. 

 
b) Los concilios ecuménicos fueron instituidos con la finalidad de mantener bajo 

observación a los concilios de las provincias, pero a diferencia de sus gobernantes, 
elegidos por el emperador, los obispos de las ciudades y de las provincias (llamados 
metropolitanos) eran elegidos por el pueblo. Así las autoridades eclesiásticas no sólo 
contaban con el gran apoyo de los ciudadanos (los cuales se consideraban primero 
cristianos y después civiles), sino que aparecían con toda una investidura sagrada, la 
cual les daba una amplia hegemonía sobre las almas de los fieles. 

 
c) El Cristianismo, entendido como religión monoteísta, constituía una sola Iglesia. Esta 

característica le facilitaba, de algún modo, la penetración en las diferentes instancias 
estatales. No tardaría en erigirse en un poder religioso independiente al lado del 
poder civil. Aclaremos que la independencia era de la autoridad religiosa con 
respecto a la autoridad civil, pero no viceversa. El cristianismo, entendido como 
religión oficial, representaba la base y justificación sobre la cual el emperador, por el 
designio divino, ejercía el poder. Por esto mismo, el emperador no podía aparecer 
como el amo de la Iglesia, ya que ésta era la que le daba validez a su gobierno. Si 
bien la Iglesia podía subsistir sin el Imperio, éste no podía adquirir la misma 
hegemonía sin la Iglesia. 

 
d) Los acontecimientos se sucedieron a granel. Roma ya había sido abandonada por 

los emperadores de Occidente (en el siglo V vivían en Ravena). Los papas se 
adueñaron del prestigio de Roma y de Roma misma, ésta dejó de ser la capital del 
Imperio, para convertirse en la sede del primer obispo cristiano. 

 
 
La economía 
 
a) Aparte de los logros jurídicos que iba teniendo la Iglesia (jurisdicción disciplinaria 

sobre sus clérigos, jurisdicción arbitral sobre los fieles, etc.) el emperador 
Constantino canalizó los bienes confiscados de los templos paganos hacia sus 
obispos, con lo cual convirtió a la Iglesia cristiana en la potencia económica más 
poderosa de la época. Así pues, a finales del siglo IV, San Agustín se encuentra con 
una Iglesia poderosa, con la unidad jurídica del Imperio rota y, con una sólida 
comunidad cristiana. Por si fuera poco, a finales del siglo IV empieza no sólo una 
invasión de bárbaros al Imperio, sino una verdadera emigración de ancianos, 
jóvenes y niños. En el año 410, los visigodos, encabezados por Alarico, llevan a 
cabo un saqueo concienzudo y absoluto de la ciudad eterna (Roma). Este hecho 
acelera la redacción y publicación de una de las principales obras de San Agustín: 
La Ciudad de Dios. En el año 429 los vándalos invaden la África romanizada, para 
finalmente, en el año 430 (año en que muere San Agustín) Genserico sitia Hipona. 
De todo lo aquí descrito, San Agustín tuvo información o lo vivió en carne propia. 
Ahora podemos preguntar: ¿cuál fue la actitud que tuvo ante el cristianismo y el 
Imperio? 

 



 26 

b) Una de las principales razones por la cual San Agustín escribió La Ciudad de Dios 
fue defender al Cristianismo de los ataques de que era objeto, consistentes en culpar 
a esta religión de la decadencia del Imperio Romano y, en especial, el saqueo que 
llevaron a cabo Alarico y sus visigodos en Roma. Sin embargo, este intento no va 
separado de la intención agustiniana de establecer una línea de demarcación entre 
el Estado y la Iglesia cristiana, representantes ambos en los hechos, y solamente de 
manera aproximada, de la Ciudad Terrena y la Ciudad de Dios, respectivamente. No 
está de más aclarar que las ideas que San Agustín trata de desarrollar, tienen como 
trasfondo una teoría de la historia. 

 
c) San Agustín parte de la creencia de que el ser humano es ciudadano de dos 

ciudades: la Ciudad Terrena y la Ciudad de Dios. De este modo, la naturaleza del 
hombre es dual. Por un lado está formado de alma y por otro de cuerpo. Por tal 
motivo es ciudadano del Paraíso y también de la Tierra. El cuerpo se inclina hacia 
los intereses de los bienes terrenales y el alma apunta hacia la Ciudad Celestial. La 
Ciudad Terrena se funda en los apetitos carnales y la admiración a Satán. La Ciudad 
Celestial es el reino de la esperanza, de la salvación y del amor a Dios: “Así que dos 
amores fundaron dos ciudades; es, a saber, la Terrena, el amor propio, hasta llegar a 
menospreciar a Dios y la Celestial, el amor a Dios, hasta llegar al desprecio de sí 
mismo. La primera puso su gloria en sí misma y la segunda, en el Señor; porque la 
una busca el honor y la gloria de los hombres y la otra estima por suma gloria a 
Dios... aquélla reina en sus príncipes o en las naciones a quien sujetó la ambición de 
reinar; en ésta unos a otros se sirven con caridad: los directores, aconsejando y los 
súbditos, obedeciendo; aquella, en sus poderosos, ama su propio poder; ésta dice a 
su Dios: A vos, señor, tengo que amar, que sois mi virtud y fortaleza.”5 

 
 
Plano Histórico 
 
En el plano histórico, la Ciudad Terrenal tuvo su encarnación en los imperios paganos de 
Asiria y Roma. El reino de Dios, en cambio, encarna primero en el pueblo hebreo y 
después en el Imperio Romano cristianizado. La historia de la humanidad está 
representada por la lucha dramática entre estas dos ciudades. El triunfo final 
corresponderá a la Ciudad de Dios. El Reino Celestial, precisamente por su carácter 
divino, es eterno, no está sujeto a cambios. Todo lo mudable, como los hombres de 
carne y hueso y las obras hechas por ellos, son imperfectas y perecederas. Es 
precisamente en esta concepción en la que San Agustín basó la supremacía del Reino 
Celestial sobre cualquiera de los reinos terrenos, principalmente el de Roma. La Iglesia 
cristiana, como representante del Reino de Dios en la Tierra, no sólo es independiente 
ante el Estado (representante del Reino de la Ciudad Terrenal) sino que, en determinado 
momento, cobra primacía frente a él. 
 
El Estado Romano desapareció al igual que todos los reinos terrenos anteriores; lo 
mismo ocurrirá con los reinos presentes y futuros. El reinado se apoya en los afanes de 
poder y dominación. Estas pretensiones conducen, inevitablemente, a las guerras y a la 
aniquilación de los Estados. Tal fue el caso del Imperio, pero no el de la Ciudad de Dios. 
 

                                                           
5 San Agustín: La Ciudad de Dios, p. 331. 



 27 

La Ciudad de Dios 
 
Cuando San Agustín dice que en este mundo existen encarnaciones de la Ciudad de 
Dios y la Ciudad Terrena no lo refiere como algo literal, por ejemplo, que los imperios 
paganos en Roma y Asiria fueron exactamente la Ciudad Terrena o que el pueblo hebreo 
y la Iglesia fueran lo mismo que la Ciudad de Dios. Los gobernantes no son el demonio 
ni los papas Dios; los gobernantes no son los poderes del mal ni la Iglesia es el reino de 
Dios. Puede darse el caso de que algún gobernante, a pesar de no ser cristiano, hubiese 
gobernado con justicia y amor a sus súbditos y por ello su gobierno estaría más cerca de 
la Ciudad de Dios. Igualmente, no es difícil que existieran papas, autoridades 
eclesiásticas que, en el nombre de Dios, hayan ejercido su poder espiritual de manera 
egoísta y en perjuicio del creyente. En este caso la autoridad eclesiástica estaría más 
cerca de la Ciudad Terrenal. De este modo, vemos que para San Agustín, en la vida real, 
ambas ciudades se combinan y sólo será hasta el “juicio final” cuando encuentren su 
verdadera separación.6 Entonces, todos los reinos perecederos y personas que hubiesen 
pecado ingresarán a la Ciudad Terrenal dominada por Satán. Mientras que las Iglesias, 
autoridades cristianas y fieles que hayan observado una vida y funciones buenas y de 
amor al prójimo, llegarán a formar parte del Gobierno de Dios, en la Ciudad de Dios. 
 
Conclusión 
 
a) De esta manera, San Agustín afirmaba que la Iglesia era uno de los representantes 

de la Ciudad de Dios en la vida real y que el Estado (Imperio Romano pagano), el 
representante de esta vida de la Ciudad Terrenal. Por tal motivo, la Iglesia cristiana, 
como instancia de Dios en este mundo, tiene un poder superior al poder del Estado. 
La Iglesia cristiana puede ofrecer la salvación a las personas que se esfuercen en 
lograrla. 

 
b) El Estado pagano (laico) es incapaz de hacer ese ofrecimiento. En este sentido, los 

intereses de la salvación y con ellos los de la Iglesia, son preponderantes sobre 
cualquier otro tipo de intereses, entre ellos, los del Estado. La tarea histórica de la 
Iglesia ha sido, desde su aparición, posibilitar la salvación de las personas y su 
consecuente integración a la Ciudad de Dios. 

 
c) ¿Qué ocurre entonces con el Estado? En el tiempo de San Agustín todavía no era 

posible que el Estado se convirtiera en un simple apéndice de la Iglesia. A pesar de 
que el Imperio Romano se estaba resquebrajando, conservaba una relativa 
autonomía respecto a la Iglesia; de hecho, San Agustín no tenía muy elaboradas las 
ideas sobre las relaciones entre los Estados seculares y los jerarcas eclesiásticos, y 
cuando se generaban disputas entre ambos aparatos, uno de ellos interpelaba al 
poder que poseía. 

 
                                                           
6 “Pero acuérdese que entre estos sus amigos hay algunos ocultos que han de ser ciudadanos suyos; porque no juzgue sin 
fruto, aún mientras conversa con ellos, que sufra a los que la aborrecen y persiguen hasta que finalmente se declaren y 
manifiesten; así como es la ciudad de Dios, mientras es peregrina en el mundo, hay algunos que gozan al presente en ella de 
la comunión de los sacramentos, los cuales, sin embargo, no se han de hallar con ella en la patria eterna de los Santos, y de 
éstos unos hay ocultos y otros descubiertos, quienes con los enemigos de la religión no dudan en murmurar contra Dios, cuyo 
sacramento traen, acudiendo unas veces en su compañía a los teatros, y otras con nosotros a las iglesias. Pero de la 
enmienda aún de algunos de éstos con más razón no debemos perder la esperanza, pues entre los mismos enemigos 
declarados vemos que hay encubiertos algunos amigos predestinados sin que ellos mismos lo reconozcan; porque estas dos 
ciudades en este siglo andan confusas y entre sí mezcladas. Hasta que se distinga en el juicio final, de cuyo nacimiento, 
progresos y fin, con el favor de Dios, diré lo que me pareciere a propósito para mayor gloria de la Ciudad de Dios, la cual 
campeará más cotejada con sus contrarios” (Idem, p. 28) 



 28 

d) Es innegable que San Agustín puso sobre el tapete las complejas, complementarias 
y contradictorias relaciones entre la Iglesia y el Estado. Este último era un Estado 
cristianizado, el cual se encarga de llevar a cabo persecuciones y ejecuciones de 
personas sospechosas de herejía. Ideológicamente el Estado se arrogaba el derecho 
de determinar las creencias de las personas; políticamente estableció 
reglamentaciones que fortalecieron su poder. El Estado cristianizado fue el ideal de 
San Agustín. 

 
e) En nuestra época, aunque jurídica y políticamente las diferencias entre Iglesia y 

Estado han cobrado nitidez, no por ello han dejado de ser complejas, 
complementarias y contradictorias. 

 
f) Para continuar, solamente diremos que los seres humanos no dejan de ser hijos de 

su época. A San Agustín le tocó la gran suerte de presenciar la catástrofe de un 
Imperio y el surgimiento de una religión Vigorosa. Como filósofo comprometido con 
su tiempo, nunca hubiera podido dejar de hablar en sus libros de estos grandes 
acontecimientos. 

 
 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

Lee con atención los siguientes enunciados y anota en la línea de la derecha una V o 
una F si son verdaderos o falsos respectivamente. 
 
 

1. El cambio social más importante del siglo III lo constituyó el 
desarrollo y el crecimiento del Imperio Romano. 

 

 
 

2. La vida, a principios de la segunda mitad del siglo III, se encareció 
en un1000%. Las ciudades no crecieron ni se embellecieron. 

 

 
 

3. El ejército del Imperio fue el único que sobrevivió a la fuerte crisis 
del siglo III. 

 

 
 

4. Ya desde principios de siglo el emperador romano Caracalla 
intentó obligar a todos sus súbditos a convertirse al Cristianismo. 

 

 
 

5. La primera gran alianza entre la Iglesia y el Imperio estuvo 
representada por el Concilio Ecuménico de Nicea, celebrado el 
año 325. 

 
 

6. El cristianismo, entendido como religión oficial, representaba la 
base y justificación sobre la cual el emperador, por el designio 
divino. 

 
 

7. San Agustín nació en el seno de una familia netamente cristiana. 
 

 
 

8. La primera lectura que lo relaciona con la filosofía fue el 
Hortenisius de Cicerón. 

 

 
 



 29 

9. Su primera gran obra la escribe en el año 373. 
 

 
 

10. Se convierte maniqueo al leer las epístolas de San Pablo. 
 
 

 
 

11. En San Agustín coincidieron de manera rigurosa, vida y filosofía. 
 

 
 

12. A finales del siglo III el Imperio Romano se dividió en dos grandes 
gobiernos: el de Occidente (incluida África) y el de Oriente. 

 

 
 

13. A finales del siglo IV, San Agustín se encuentra con una Iglesia 
debilitada por los continuos ataques del ejército Romano. 

 

 
 

14. Una de las principales razones por la cual San Agustín escribió La 
Ciudad de Dios fue defender al cristianismo de los ataques de que 
era objeto, consistentes en culpar a esta religión de la decadencia 
del Imperio Romano. 

 
 

15. San Agustín trata de desarrollar una teoría de la historia en su 
obra. La Ciudad de Dios.  

 

 
 

16. San Agustín afirma que el hombre tiene una naturaleza dual.  Por 
un lado está formado de alma y por otro de cuerpo.  

 

 
 

17. Según San Agustín, la Ciudad de Dios es el reino de la esperanza, 
de la salvación y del amor a Dios. 

 

 
 

18. Según San Agustín, la Ciudad Terrena se funda en los apetitos 
carnales y la admiración a Satán. 

 

 
 

19. Para San Agustín, la historia de la humanidad está representada 
por el paso entre la Ciudad de Dios y la Ciudad Terrenal.  

 

 
 

20. Según San Agustín, la Iglesia Cristiana es representante del Reino 
de Dios en la Tierra, no sólo es independiente ante el Estado 
(representante del Reino de la Ciudad Terrenal) sino que, en 
determinado momento, cobra primacía frente a él. 

  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 30 

     
 

E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A   
     

 
Para que consolides la identificación de los problemas ideológico políticos planteados 
por San Agustín de Hipona a continuación te señalaremos los puntos más importantes 
acerca de la vinculación entre san Agustín y su tiempo, así como de la relación entre la 
Iglesia y el Estado en la Edad Media. 
 
1. Hipona, el lugar donde nació san Agustín de Hipona, se encuentra en Tagaste, 

provincia de Numidia (actualmente Argelia), en el norte de África. En el año 354 esa 
zona pertenecía al Imperio Romano. 

 
2. En los primeros años de vida, san Agustín fue educado por su madre en el 

cristianismo.  
 
3. En 373 al leer el Hortenisius de Cicerón se interesa por la filosofía. En el 386 se 

convierte al cristianismo al leer las epístolas de San Pablo.  
 
4. Entre sus obras más importantes y conocidas están  las Confesiones y La Ciudad de 

Dios. 
 
5. San Agustín es testigo del derrumbe del gran Imperio Romano y de la consolidación 

de la  religión Cristiana. 
 
6. Las guerras contra los invasores eran cada vez más continuas, lo cual trajo como 

consecuencia la pérdida de territorio y, finalmente, un aparato burocrático más 
complejo.  A finales del siglo III el Imperio Romano se dividió en dos grandes 
gobiernos: el de Occidente (incluida África) y el de Oriente. En el primer gobierno 
predominó la lengua latina mientras que en el segundo, la griega. 

 
7. El Imperio Romano tuvo crisis en los ámbitos económico, político y militar.  A pesar 

de que el Imperio contaba con minas ricas en oro, la situación fiscal fue crítica en 
este periodo. Los metales, como el oro y la plata se depreciaron y aumentaron los 
impuestos. En el ejército se dieron rebeliones cuya finalidad era obtener un mayor 
poder en los aspectos político y económico. 

 
8. El cambio social más importante del siglo III lo constituyó el desarrollo y el 

crecimiento del Cristianismo. El estado Romano intentaba resolver el problema que 
la relativa nueva religión representaba y que difícilmente podía asimilar. El Imperio 
ensayó tanto la represión como la asimilación del Cristianismo. 

 
9. A pesar de los continuos ataques y persecuciones que el Imperio Romano hizo del 

Cristianismo, paradójicamente, el cristianismo salió fortalecido de la gran crisis social 
del siglo III. Las Iglesias de oriente (Egipto, Siria y Asia menor), así como la de África 
septentrional se vieron considerablemente incrementadas. Incluso, algunos bárbaros 
empezaron a ser cristianizados. 

 



 31 

10. En el reinado de Constantino -gran defensor de la nueva religión-, el cristianismo se 
convirtió en el culto del emperador, para después pasar a ser, en el 380, religión 
oficial del Imperio.  

 
11. El cristianismo, entendido como religión oficial, representaba la base y justificación 

sobre la cual el emperador, por el designio divino, ejercía el poder. Por esto mismo, 
el emperador no podía aparecer como el amo de la Iglesia, ya que ésta era la que le 
daba validez a su gobierno. Si bien la Iglesia podía subsistir sin el Imperio, éste no 
podía adquirir la misma hegemonía sin la Iglesia. 

 
12. En el tiempo de San Agustín todavía no era posible que el Estado se convirtiera en 

un simple apéndice de la Iglesia. A pesar de que el Imperio Romano se estaba 
resquebrajando, conservaba una relativa autonomía respecto a la Iglesia; de hecho, 
San Agustín no tenía muy elaboradas las ideas sobre las relaciones entre los 
Estados seculares y los jerarcas eclesiásticos, y cuando se generaban disputas entre 
ambos aparatos, uno de ellos interpelaba al poder que poseía. 

 



 32 

1.3 LOS PROBLEMAS DEL CONOCIMIENTO PLANTEADOS POR 
SANTO TOMÁS DE AQUINO 

 
Santo Tomás de Aquino y San Agustín de Hipona sobresalieron, entre todos los 
pensadores de la Edad Media, por ser fundamentales para comprender la cultura 
teológico-filosófica determinante de esa época. 
 
En la primera parte de este capítulo analizamos los problemas planteados por San 
Agustín que, aunque no corresponde propiamente a la Edad Media, fue enlace entre la 
Filosofía griega y la medieval. Ahora analicemos los problemas del conocimiento que se 
planteó Santo Tomás de Aquino (conocido también como el Doctor Angélico), quien es la 
figura más eminente entre los teólogos filósofos de la época, y digno representante de la 
Escolástica. Como veremos más adelante, su filosofía es un intento de conciliación entre 
la doctrina de Aristóteles y los dogmas del cristianismo. Entre sus principales obras se 
encuentran: Summa Teologica, El ente y la esencia, De los principios de la naturaleza y 
Cuestiones. 
 
Antes de continuar recordemos el carácter histórico-cultural de la Filosofía (y de hecho, 
de toda actividad propiamente humana). Si bien algunas problemáticas filosóficas 
permanecen o están presentes en todas las épocas, también hay algunas cuestiones o 
preocupaciones de los filósofos que emanan directamente del contexto históricocultural 
en el que se plantean. Pero, sobre todo, es en las conclusiones, en las teorías, que cada 
filósofo ofrece como explicación ante los problemas, donde se ve más claramente la 
necesidad de conocer el contexto histórico y cultural en el cual se produjeron. Sólo así 
tendremos una mejor comprensión de las teorías, aunque cabe aclarar que éstas no se 
reducen a una mera consecuencia mecánica de su circunstancia. 
 
De no ser así, en pleno siglo XX no serían vigentes, por ejemplo, muchos de los 
principios que los filósofos griegos postularon en los siglos pasados y que siguen siendo 
pilares de nuestro conocimiento. Tal es el caso de Santo Tomás de Aquino, quien nació 
en el año 1225, en el Castillo de Roccasecca, cerca del pueblo de Aquino, próximo a 
Nápoles. ¿Pero, qué acontecimientos histórico, político, económicos fueron 
determinantes en esa época? 
 
 
1.3.1 SANTO TOMÁS DE AQUINO Y SU TIEMPO 
 
Recordemos que a partir del siglo VIII se dio una gran expansión árabe, y que en el siglo 
X, los árabes, dominaban casi toda el Asia menor, la mayor parte de la Península 
Ibérica, así como toda la cuenca suboriental del Mediterráneo.7 
 
Esta expansión significó todo un reto, no sólo en el aspecto militar, sino en el político, 
económico y hasta cultural. La creación no se dejó esperar y en el siglo XI en Europa 
Occidental el cristianismo se propuso iniciar la conquista y rescatar los Santos Lugares 
bajo el dominio de los árabes. Así, a partir de 1096 hasta 1270 (aproximadamente dos 
siglos) se realizaron ocho Cruzadas. La primera se realizó en 1096 (o 1099), la segunda 
en 1146, la tercera de 1189 a 1190, la séptima de 1248 a 1254 y la octava en 1270. 
 
                                                           
7 Es importante recordar que los árabes conocieron el pensamiento de los griegos, precisamente por su contacto con Siria y el 
Imperio Bizantino. 



 33 

Estas guerras, mejor conocidas como las Cruzadas, nacieron en plena dominación 
feudal y se fundaban en la oposición natural entre la religión cristiana y la islámica, que 
dominaba aquella región de Oriente. Prevalecía el deseo de tener los progresos del 
poder musulmán que, aunque vencido en Italia y España, extendía su dominación por 
Oriente, constituyendo un peligro constante para los pueblos europeos. 
 
Durante esta época, muchos señores traspasaron sus feudos a los reyes para poder 
emprender o continuar la lucha de las Cruzadas; tal desprendimiento de tierras debilitó al 
feudalismo y fortaleció a los reyes. El objetivo de rescatar los Lugares Santos no se 
realizó; sin embargo, las Cruzadas tuvieron muchas repercusiones, que a continuación 
estudiaremos. 
 
En el aspecto mercantil y económico, las Cruzadas contribuyeron al desarrollo de las 
relaciones comerciales de los pueblos de Europa, prevaleciendo el dominio económico 
en ciudades como Venecia, Pisa, Génova, Marsella, Florencia y Barcelona; surgieron 
algunas industrias, otras se perfeccionaron y se desarrollaron numerosos productos 
agrícolas e industriales. 
 
En el renglón científico, las Cruzadas contribuyeron al desenvolvimiento del espíritu 
humano, a partir de la relación de los pueblos occidentales con los del imperio de 
Oriente, especialmente con los árabes. A esto se debió que la Medicina, la Química, la 
Historia, la Geografía, la Astronomía, las Matemáticas (y en especial el Álgebra), en fin, 
la Ciencia y la Filosofía lograran considerables progresos. En este sentido fue relevante 
la figura de Avicena (físico, médico, matemático, hombre de Estado y filósofo), quien 
combinó las ideas de Aristóteles con las de los neoplatónicos. Es también significativa la 
obra de Averroes y la de Maimónides, que constituyeron grandes summas (síntesis) del 
pensamiento árabe y judío. 
 
En este contexto, a partir del siglo XII se organizaron sociedades capitalistas dedicadas 
al intercambio comercial con Grecia, Crimea y las costas del Mar Negro y se consolidó 
una nueva clase, el tercer Estado: el comercio (que de hecho se gestó en el siglo X). El 
desarrollo de éste condujo a Italia y a los Países Bajos hacia el Capitalismo de los siglos 
XII y XIII; sin embargo, la Iglesia poseía un poder predominante que organizaban el 
desarrollo cultural y material de la época. 
 
Dentro del plano artístico, sobre todo en la Literatura, se dio un gran auge. Baste 
recordar por ejemplo el Cantar del Mío Cid (1140) o la elocuente obra del poeta italiano 
Dante Alighieri (1265-1321): La Divina Comedia. En la pintura encontramos un gran 
representante con Giotto (1266-1337), y la arquitectura tuvo su máxima expresión en las 
catedrales góticas. 
 
Entre todos estos acontecimientos, hay uno que, en cuanto al estudio del pensamiento 
tomista, es muy importante conocer. En este periodo de expansión árabe hacia el mundo 
occidental se propagó también el conocimiento e interés de los árabes por el 
pensamiento griego. Así, no sólo trajeron al mundo cristiano la Filosofía griega, sino que 
transmitieron a muchos teólogos su entusiasmo por tal pensamiento. Durante toda esta 
época se realizaron múltiples traducciones de los griegos, sobre todo Aristóteles, quien 
sería una influencia determinante en Santo Tomás. 
 



 34 

El proceso de asimilación de la cultura musulmano-griega fue paulatino; ya en el siglo 
XIII Aristóteles sustituía a la Filosofía platónicoagustiniana como fundamento de la 
teología medieval. 
 
En este mismo siglo se crearon las primeras universidades: la de París en 1215, Padua 
en 1222, Tolosa en 1229, Oxford en 1231 y la de Salamanca en 1243. Y aún cuando no 
todos se inclinaron por el estudio de la Teología, como la de Oxford que se preocupaba 
más por el estudio de la ciencia, un concepto esencialmente religioso siguió 
subyugando el pensamiento de la vida de la Edad Media. “El mundo no se concibe como 
un todo ordenado por la ley de Dios y no hay gesto humano ni organización social que 
escape a la presencia de este ordo amoris que estaba ya en la raíz del pensamiento 
agustiniano.”8  Es decir, más allá de cualquier interpretación o análisis, para los filósofos 
teólogos, desde San Agustín hasta Santo Tomás, el mundo, el universo entero, estaba 
ordenado y organizado por la mano amorosa de Dios. Como veremos más adelante, 
cada presencia, cada criatura, es una manifestación de la obra amorosa de Dios.  
 
 
 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
Contesta lo que se te pide a continuación: 
 
1. ¿Qué acontecimientos son más importantes en la época medieval?  

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
2. Con base en este contexto histórico-cultural, ¿qué problemas crees que se haya 

planteado Santo Tomás de Aquino? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

                                                           
8 Xirau, Ramón: Introducción a la historia de la Filosofía, 9ª ed., 1983, p. 138. 



 35 

3. Realiza lo que se te pide en el siguiente mapa: 
 

 
 
 

a) En el mapa delimita con color verde la expansión árabe. 
 

b) Encierra con color rojo las ciudades comerciales más importantes de esta época. 
 

c) Con color amarillo circunscribe los lugares donde se fundaron las primeras 
universidades. 

 
d) Ubica, encerrando con  color azul, el lugar donde nació Santo Tomás de Aquino y 

los demás lugares donde vivió. 
 
 
 
Después de este rápido recuento histórico-cultural, centraremos la atención en la vida y 
el pensamiento de Santo Tomás de Aquino. 
 
Según Fichte (filósofo del siglo XVIII),”la Filosofía expresa al hombre o mujer que se es”, 
y Santo Tomás es un claro ejemplo de ello: vivió de acuerdo con sus creencias 
teológicas y filosóficas; su pensamiento es la más alta expresión de su vida monástica. 
 



 36 

 
 

Figura 3.Santo Tomás de Aquino. (Tomada de: Torre, Fernando L. et. al.: 
Introducción a la filosofía del hombre y de la sociedad. Esfinge, México, p. 76). 

 
Santo Tomás, hijo del conde de Aquino, desde muy pequeño fue llevado por sus padres 
a la abadía benedicta de Monte Casino, donde inició sus primeros estudios. A los catorce 
años ingresó a la Universidad de Nápoles. En 1224 ingresa en la orden de los dominicos, 
aún en contra de la voluntad de su familia, que esperaba hiciera una “mejor carrera 
eclesiástica”. En 1245 asiste a la Universidad de París y luego a Colonia, donde conoce 
a San Alberto Magno, gran hombre de ciencia y profundo conocedor de Aristóteles. A 
partir de entonces, San Alberto Magno será maestro y guía de Santo Tomás. Frederick 
Copleston hace una analogía de esta relación (San Alberto Magno-Santo Tomás) con la 
de Sócrates-Platón y afirma que “San Alberto Magno fue el Sócrates de Santo Tomás”.9 
 
Santo Tomás vivió dedicado al estudio y a la enseñanza: impartió cátedras de Teología y 
Filosofía en distintas universidades como las de París y Nápoles10. Murió el 7 de marzo 
de 1274. Escribió varias obras (que ya hemos mencionado antes), en las que trató, entre 
otros, los siguientes temas con relación al conocimiento: 
 

- Relación entre Filosofía y Teología 
- Relación entre razón y fe  
- Grados del Conocimiento 
- Naturaleza de Dios 
- Alma  
- Problema de los Universales 

 
 
A continuación analizarermos lo que Santo Tómas afirma en torno a estos temas, los 
cuales están inevitablemente relacionados unos a otros. 
 
                                                           
9 Copleston, Frederick: Historia de la Filosofía, p. 299. 
10 Curiosamente, la doctrina de Santo Tomás de Aquino, que en su origen tuvo una fuerte oposición por parte de la Iglesia, 
durante mucho tiempo fue la fuente casi exclusiva para la enseñanza de la Filosofía católica. 



 37 

1.3.2  RELACIÓN ENTRE FILOSOFÍA Y TEOLOGÍA 
 
a) Razón y Fe 
 
Santo Tomás partió del principio de afirmar que no existe dicotomía entre la fe y la 
razón.11 Estableció que no hay oposición entre los datos sobrenaturales que se 
adquieren por medio de la fe y los naturales que se conocen por medio de la razón. De 
hecho, en sus obras, sobre todo, en la Summa Teológica y en su tratado De la verdad lo 
que más le preocupa es establecer un claro deslinde entre lo que corresponde al 
conocimiento racional y lo que concierne al conocimiento que se alcanza por el camino 
de la fe. Y al afirmar y esclarecer que se trata de dos campos diferentes, el de la razón y 
el de la fe, no dice que sean opuestos, sino por el contrario, son dos campos plenamente 
compatibles, donde la razón apoya a la fe y la fe a la razón, aunque también sostiene 
que existen verdades supremas que sólo pueden alcanzarse por vía de la fe. 
 
También creía que tanto el conocimiento que se adquiere por vía de la razón, como el 
que proviene de la fe, tiene carácter de ciencia y distinguió dos clases de ciencia: “Las 
unas se fundan en principios, que se conocen por las luces de la razón: como la 
Aritmética, la Geometría y otras análogas. Las otras descansan sobre principios que no 
se conocen sino con el auxilio de una ciencia superior; así el dibujo toma sus principios 
de la Geometría y la Música debe los suyos a la Aritmética. Y en este sentido la doctrina 
sagrada es ciencia; porque procede de principios que nos son conocidos por medio de 
las luces de una ciencia superior, que es la de Dios y los bienaventurados. Por 
consiguiente, así como la música acepta los principios que le suministra la Aritmética, del 
mismo modo la enseñanza sagrada acepta los principios que le han sido revelados por 
Dios”.12 
 
 

Según Santo Tomas, mientras que la ciencia sagrada tiene su origen en Dios y es 
ciencia revelada, las ciencias humanas tienen por fundamento a la razón humana, 
y por supuesto, la comprensión que éstas obtienen depende del mismo alcance de 
la razón. De esta manera, la ciencia divina posee un conocimiento directo y 
completo, mientras que las ciencias humanas contienen un conocimiento indirecto 
y muy limitado, pues nuestra razón no es infinita como Dios. 

 
 
De acuerdo con lo anterior, el objeto de conocimiento de la fe es la persona de Dios, y el 
de la razón lo componen las criaturas de este mundo sensible; aun más, Santo Tomas 
subrayó que la razón toma a las criaturas como su objeto, en tanto que ellas nos 
conducen al conocimiento de Dios. Sostuvo, pues, que debemos partir de la experiencia, 
del conocimiento de las criaturas, hasta ascender al conocimiento de Dios. 

                                                           
11 Recuerda que la relación entre fe y razón es uno de los principales problemas que se plantean los filósofos teólogos de la 
Edad Media. 
12 Summa Teologica. Cuestión 1, art. 2, citado por Xirau, Ramón: Introducción a la historia de la Filosofía, p. 143. 



 38 

b) Grados del Conocimiento 
 
Afirmó que existen grados de conocimiento, empezando por el sensorial hasta llegar al 
“suprarracional”; así, el animal que no dispone más que del conocimiento de los 
sentidos, sólo capta cosas concretas, individuales, singulares; el hombre que posee 
además inteligencia, puede adquirir ideas, conceptos, que para el animal son 
desconocidos.  
 
Pero existe aún otro nivel de conocimiento, superior al del intelecto; este conocimiento es 
el que se alcanza por iluminación. “Es lo que se llama la luz de la gloria, en la que podría 
verse a Dios en su ser mismo. Esta luz de gloria puede brillar para el hombre en la 
bienaventuranza por una gratuita donación o gracia divina que eleve su naturaleza a ese 
medio superior, pero no pertenece a la naturaleza humana. Tales verdades son, para el 
hombre, misterios –no irracionales, sino suprarracionales- y objeto, no de la Filosofía, 
sino de la Teología revelada.”13 
 
En suma, Santo Tomás sostiene que debemos partir de la experiencia sensible hasta 
ascender al conocimiento de Dios. Y esto es precisamente lo que nos interesa subrayar 
en su teoría del conocimiento: la importancia que tiene la experiencia sensible como 
fuente del conocimiento, idea que ha retomado del filósofo griego que tanta huella tiene 
en él: Aristóteles. 
 
 

     
 

   A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
Anota la (s) palabra (s) que completen correctamente las siguientes frases. 
 
1. Santo Tomás partió del principio de afirmar que no existe ________________ entre la 

fe y la razón. 
 
2. Los datos sobrenaturales que adquieren por medio de _________________ y los 

Naturales se conocen por medio de ________________. 
 
3. Según Santo Tomas, mientras que la ciencia sagrada tiene su origen en __________ y 

es ciencia revelada, las ciencias humanas tienen por fundamento ____________. 
 
4. La razón toma a las criaturas como su objeto, en tanto que ellas nos conducen al 

conocimiento de ______________.  Debemos partir de _________________, del 
conocimiento de las criaturas, hasta ascender al conocimiento de Dios. 

 
5. Existen grados de conocimiento, empezando por el ________________ hasta llegar al 

_________________. 
 
 
                                                           
13 Torre L., Fernando et al.: Introducción a la filosofía del hombre y de la sociedad, p. 77. 



 39 

     

 E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A  
 

     
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

EL CONOCIMIENTO 
RACIONAL 

SANTO TOMÁS 

LOS DATOS REVELADOS 

distingue 

RELACIÓN 

CONOCIMIENTO 
SENSORIAL 

CONOCIMIENTO 
SUPRARACIONAL 

GRADOS 

pero afirma que 

RAZÓN Y FÉ 

desde el 

expresados en el en el cual se dan 

tienen 



 40 

1.3.3  PROBLEMA DE LOS UNIVERSALES 
 
Santo Tomás nos dice que todo cuanto sabemos, todas nuestras ideas, las hemos 
obtenido por medio de la experiencia, de cosas, y de objetos individuales y concretos; 
por ejemplo, nuestras primeras apreciaciones son en torno a seres específicos y no de 
todo en general. Se trata, pues, del conocimiento que tengo de tal parque, de mi escuela, 
de aquella casa, etc. De esta forma, a partir de un proceso de abstracción, que va de lo 
simple, lo concreto,  a lo complejo, lo universal, elaboramos ideas, nociones universales 
acerca de todos los individuos de una especie. Y esta afirmación viene a resolver el 
problema de los universales que tanta discusión causó en la Edad Media. Revisemos en 
qué consistió tal problema. 
 
La existencia de los universales fue planteada por los teólogos medievales a partir de las 
lecturas sobre el pensamiento griego. Esta inquietud condujo a las siguientes tres 
cuestiones:  
 

¿Existen los géneros y las especies en la naturaleza o sólo en el espíritu? 
¿Estos géneros y estas especies son incorporales o corporales? 
¿Pueden o no separarse de los objetos de los sentidos? 
 

Es decir, se preguntaban sobre cómo podrían existir los universales, ¿en las cosas, o 
sólo en la mente? 
 
Antes de Santo Tomás existieron dos posturas que expresaban teorías radicalmente 
opuestas: La del Realismo Exagerado, representado por San Agustín y San Anselmo y la 
del Nominalismo, representado por Roscelin de Compiegne. 
 
 
El Realismo Exagerado 
 
Sostenía que los universales existen en sí mismos, antes e independientemente de las 
cosas y que son tan reales o más que las cosas mismas. Esta postura, 
determinantemente platónica, suponía que los universales eran ideas innatas, lo cual 
implica afirmar que existen desde antes en el espíritu y no tanto en la experiencia. 
 
 
El Nominalismo 
 
Se  inclinó por una interpretación sensualista del origen de las ideas. Según esta 
corriente, las ideas proceden de la sensación y sólo existen después de la experiencia; 
afirmaba que los conceptos universales no tienen ninguna validez, pues no tienen ningún 
referente real, lo que los reducía a ser meros nombres, palabras sin ningún significado 
concreto.  
 
Ante estas dos posturas, Santo Tomás enuncia una tesis que supera sintéticamente 
tanto al Realismo Exagerado, como al Nominalismo, tesis que, por lo que expresa, es 
una especie de Realismo Moderado. 



 41 

Realismo moderado 
 
En líneas anteriores ya habíamos mencionado que Santo Tomás, siguiendo a 
Aristóteles, afirmaba que el origen de nuestras ideas está en la experiencia sensible y 
que los universales se abstraen de las cosas. Esto significa que los universales están en 
las cosas, y que antes sólo estaban en la mente de Dios, pero en la mente humana 
existen sólo después de la experiencia con las cosas. Es bastante clara y muy ilustrativa 
la frase que Tomás de Aquino retoma de Aristóteles y que es la base de todo su 
pensamiento: “Nihil est in intellectu quod prius non fuerit in sensu” (Nada hay en nuestro 
intelecto, en nuestra mente, sin que primero haya estado en los sentidos).14  De esta 
forma: 
 
 

El universal es concepto y existe sólo en la mente, pero con fundamento en la 
cosa. El fundamento es, naturalmente, la forma impresa por Dios en las cosas. 
Así, tomando la cuestión en toda su extensión, el universal tiene una triple 
realidad: antes de la cosa, en la mente divina, como patrón o arquetipo, con 
arreglo al cual Dios la creó; en la cosa, como forma de la misma, y después de 
la cosa, en la mente del cognoscente que la abstrae de las cosas mismas. 

 
 
Desarrollo en Santo Tomás 
 
Así, igual que Aristóteles, Santo Tomás parte del mundo sensible, sólo que, como se ve, 
pero entre sus tesis  hay una gran diferencia, pues Santo Tomás conserva la idea 
cristiana de que el mundo sensible es un mundo creado por Dios, un mundo donde todas 
las criaturas tienen en sí mismas “las huellas” de su creador. Por eso mismo, el 
conocimiento de las cosas sensibles nos conduce a la divinidad que los ha creado.  
 
Su filosofía no es, pues, deductiva sino inductiva; su propósito es la comprensión, la 
explicación del ser existente en la medida en que pueda hacerlo la mente humana; es 
decir, “el objeto del entendimiento humano es la esencia de la cosa material.”15 Pero 
también sostiene que este conocimiento, que puede ser filosófico o científico, no es 
suficiente ni es completo. Solamente la Teología o Filosofía Primera es un conocimiento 
completo, ya que ésta se dirige plenamente a Dios, como último fin. De esta manera, el 
conocimiento filosófico debe conducirnos al conocimiento teológico ya que Dios creó al 
hombre. Como criatura que posee entendimiento, debe buscar un conocimiento afín a su 
creador, más profundo y más íntimo; si este conocimiento no es alcanzado por el 
ejercicio de su razón natural, sí se logra por medio de la revelación. En su obra: Summa 
contra los gentiles, afirma que “el conocimiento de Dios es el fin último de todo 
conocimiento y operación humana.”16 
 

                                                           
14 Siglos después, Leibniz también retoma esta fase, pero le agregará: “... excepto la misma inteligencia”. 
15 Torre L., Fernando et al... p. 377. 
16 Hugon, Eduardo, O.P., Ibidem, p. 196. 



 42 

Ahora bien, si no podemos conocer a Dios directamente, lo haremos en la medida en 
que los objetos, las cosas, el mundo sensible, en fin, los seres sensibles que se 
encuentran a nuestro alrededor, nos causen impresiones; sólo así podemos ir 
ascendiendo hasta llegar a un conocimiento analógico, aunque indirecto e imperfecto de 
Dios. En este punto cabe introducir la pertinente aclaración que Frederick Copleston 
hace al respecto: “De un Ser Infinito no podemos tener sino un conocimiento finito y 
analógico, precisamente porque nosotros somos finitos. Pero un conocimiento finito e 
imperfecto no es lo mismo que ausencia total del conocimiento”.17 
 
Detengámonos un poco más en lo que se refiere a este conocimiento que, aunque 
imperfecto o incompleto, es el que podemos alcanzar con nuestra razón natural. Los 
objetos, como ya vimos antes, son individuales, concretos, materiales, y al actuar sobre 
nuestros sentidos, nos producen sensaciones, percepciones. Para Santo Tomás, la 
sensación de un acto del compositum, del alma y del cuerpo, y no del alma sola, que se 
valiera del cuerpo como pensaba San Agustín.  
 

Aun en el conocimiento más simple que tenemos como seres racionales se da 
una integración del cuerpo y del alma (inteligencia). Y aunque las imágenes 
que tenemos de las cosas son particulares, de ellas podemos abstraer y armar 
notas generales, esenciales, ya que el conocimiento intelectivo tiende a lo 
universal. 

 
 
Origen del Conocimiento 
 
Esto significa que para Santo Tomás el conocimiento adquirido se basa en la misma 
experiencia, pero también destaca que nada podríamos conocer si no hubiera tal 
integración entre el cuerpo y el alma; de hecho, el alma es la forma del cuerpo; y ningún 
ser obra sino entretanto que está en acto y, por consiguiente, obra en virtud de aquello 
que lo constituye en acto.  
 
Afirma, además, que lo primero porque el cuerpo vive es el alma, y como la vida se 
manifiesta por operaciones diversas en los diversos grados de los seres vivientes, 
aquello por lo que primariamente ejercemos cada una de estas funciones vitales es el 
alma. Ella es, en efecto, lo primero que nos hace nutrirnos y sentir movernos localmente, 
como también entender. Este primer principio de nuestro entendimiento, llámesele 
entendimiento o alma intelectiva, es, por lo tanto, la forma del cuerpo.18 
 
Hemos subrayado dos tesis centrales del pensamiento tomista, las cuales muestran 
claramente su influencia aristotélica, a saber: la importancia de la experiencia como 
fuente del conocimiento y la unidad del cuerpo y el alma. ¿Significará esto que ambos 
afirman que el conocimiento es un reflejo de las cosas en el alma? o que ¿el alma capta 
las nociones de manera automática o mecánica? 
 
                                                           
17 Torre, Fernando, et al., Ibidem., p. 91. 
18 Santo Tomás argumenta esta idea en relación con el pensamiento de Aristóteles, quien estableció que el hombre entiende 
porque su forma es el principio intelectivo. Es la inteligencia, la racionalidad, lo que distingue al hombre de los animales. Para 
Aristóteles, el fin último de la racionalidad (y con esto, el fin último del hombre) es la felicidad. 

 



 43 

Según Santo Tomás, ni las sensaciones, y ningún otro conocimiento, se producen de 
manera mecánica; afirma que es necesaria una actividad por parte del alma. Es decir, 
los órganos de los sentidos no bastan por sí solos para obtener un conocimiento: “...las 
imágenes sensibles son incapaces de obrar directamente sobre nuestro espíritu; a la 
inteligencia corresponde, más bien, obrar sobre ellos, no precisamente haciéndoles 
pasar desde el cerebro al espíritu, sino transformándoles por algún procedimiento que 
les vuelva inteligibles, lo cual supone dotada el alma de una actividad energética y capaz 
de separar lo universal, abstraer lo concreto y cambiar lo sensible.”19 
 
Pero al igual que Aristóteles, no sólo afirmó que el alma realiza la actividad intelectiva, 
sino que además esta actividad la ejecuta sólo una parte del alma; es decir, actúa en el 
entendimiento activo, y no en el pasivo. La inteligencia pasiva (o intelecto pasivo) es 
dependiente de los objetos, se adapta a ellos; en cambio, la inteligencia activa (o 
intelecto activo) eleva y transforma las imágenes sensibles: “... aquella es formalmente 
inteligente porque realiza el acto del conocimiento intelectual; ésta es virtualmente 
inteligente porque si no produce el acto mismo de la intelección, lo prepara, formando la 
idea o especie inteligible, que es el principio de este acto; la primera se llama 
entendimiento posible, porque puede llegar a ser todas las cosas mediante la 
representación inmaterial de todos los objetos; la segunda se llama entendimiento activo, 
o agente, porque su oficio, meramente activo, consistente en extraer el universal de las 
condiciones materiales en que está envuelto”.20 
 

En suma, lo que Tomás de Aquino destaca es que la parte activa del alma es la 
que extrae las nociones universales a partir de los elementos particulares; es 
ella la que realiza las abstracciones, separando, aislando intelectualmente las 
notas esenciales de los objetos de las que son particulares y accidentales. De 
esta manera, reitera que si bien el entendimiento humano no contiene 
conocimientos a priori, o ideas innatas (como pensaban Platón y San Agustín), 
sí posee toda la capacidad para elaborar conceptos universales. 

 
 
Condiciones 
 
a) Hay algo más que debemos mencionar acerca de lo que piensa Santo Tomás en 

torno al conocimiento. Para él, la sabiduría es el conocimiento del bien (y esto 
seguramente nos recuerda a Sócrates, quien sostiene que el conocimiento nos 
conduce a la virtud, a la bondad, de donde se concluye que la maldad es ignorancia); 
pero, sobre todo, no se trata, para Santo Tomás, de conocer el bien para buscar un 
bien particular, sino de buscar el bien comunitario. En otras palabras, lo que cada 
cual propone y busca como su bien, no lo es si no se realiza de acuerdo con el bien 
común de todos los hombres. Y este bien común, el mayor de los bienes a los cuales 
puede aspirar cualquier ser humano, es Dios. 

 

                                                           
19 Hugon, Eduardo, O.P.: Ibidem., p. 196. 
20 La información fue tomada del número 108 de la revista CENCOS, enero de 1993. 



 44 

b) Existe, pues, una gran analogía entre el conocimiento, la felicidad y el bien tomista, y 
el pensamiento socrático-platónico y aristotélico. Para Sócrates, por ejemplo, no 
existe la virtud sin conocimiento; para Platón, el conocimiento no es sino el recuerdo 
que hace el alma de lo que vivió en el mundo de las esencias (que en el catolicismo 
se traduciría como el mundo de Dios); y para Aristóteles, el conocimiento, el ejercicio 
de su intelecto, de su racionalidad, conduce al hombre a la felicidad. En la Filosofía 
tomista se identifican estas concepciones adaptadas a su ideal cristiano, generando 
así una síntesis muy especial: el hombre, como todas las criaturas de este mundo, 
es obra de la mano amorosa de Dios; y en tanto posee entendimiento, busca 
conocer las criaturas para que lo conduzcan a un conocimiento de Dios, ya que a él 
no lo puede conocer de manera directa. Y en esta búsqueda de conocimientos, en 
toda su plenitud, la felicidad consiste en la visión de Dios. 

 
c) Según Santo Tomás, la felicidad no puede consistir en bien alguno creado porque 

ella el bien perfecto, el que debe satisfacer todos nuestros deseos; pues de lo 
contrario no sería nuestro fin último. Ahora bien: lo que busca nuestro corazón es el 
bien absoluto, así como es la verdad absoluta lo que busca nuestro ingenio. Pero lo 
absoluto no podemos hallarlo más que en Dios, pues toda criatura no pasa de ser un 
bien parcial y limitado. Por lo tanto, Dios sólo será nuestra felicidad; Él, quien, según 
el salmista: Llena de bienes todas nuestras ansias.21 

 
 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
Contesta breve y correctamente lo que se te pide. 
 
1. ¿Cuál es la fuente del conocimiento, según Santo Tomás? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
2. ¿Cómo se llama el proceso de conocimiento que va de lo simple a lo complejo, de lo 

concreto a lo universal? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
3. ¿Quiénes representan al Realismo Exagerado? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 

                                                           
21 Hugon, Eduardo, O.P.: Principios de Filosofía. Las veinticuatro tesis tomistas, p. 196. 



 45 

4. ¿Qué corriente filosófica de la Edad Media sostenía que los conceptos universales no 
tienen ninguna validez, pues no tienen ningún referente real, lo que los reduce a ser 
meros nombres, palabras sin ningún significado concreto? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
5. ¿De qué filósofo griego tiene influencia Santo Tomás de Aquino? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
6. ¿A dónde debe  conducirnos el conocimiento filosófico?  

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
7. El pensamiento de Tomás de Aquino tiene una importante influencia de Aristóteles. 

Consulta textos de historia de la Filosofía, o algún diccionario Filosófico, para que 
definas los siguientes conceptos aristotélicos. 

 
a) Acto: ____________________________________________________________________ 

_______________________________________________________________ 
 

b) Potencia: ________________________________________________________________ 

_______________________________________________________________ 
 

c) Materia: _________________________________________________________________ 

_______________________________________________________________ 
 

d) Forma: __________________________________________________________________ 

_______________________________________________________________ 
 

e) Sustancia: _______________________________________________________________ 

_______________________________________________________________ 
 

f) Accidente: _______________________________________________________________ 

_______________________________________________________________ 
 

g) Alma intelectiva: __________________________________________________________ 

_______________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 



 46 

     
 

E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A   
     

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

EL PROBLEMA DE LOS UNIVERSALES 

LOS GÉNEROS Y LAS ESPECIES 

¿EXISTE EN LA 
NATURALEZA O SÓLO 

EN EL ESPÍRITU? 
DOS POSTURAS 

LA EDAD MEDIA 

EL NOMINALISMO EL REALISMO 
EXAGERADO 

ante las cuales 

¿PUEDEN O NO 
SEPARARSE DE LOS 

OBJETOS DE LOS 
SENTIDOS? 

¿SON CORPÓREOS O 
INCORPÓREOS? 

EL UNIVERSAL ES CONCEPTO Y EXISTE EN LA MENTE, PERO CON FUNDAMENTO EN LA COSA 

ELREALISMO MODERADO 

SANTO TOMÁS 

como son 

desarrollando 

formula 

implica cuestiones acerca de fue planteado en 

tales como 

afirmando que 



 47 

     

 R E C A P I T U L A C I Ó N  
 

     
 
El trabajo filosófico se ha distinguido a través de la historia por su visión crítica. Los 
filósofos se han cuestionado sobre los fenómenos de la naturaleza, la sociedad y el ser 
humano. De las respuestas obtenidas algunas han trascendido su tiempo. Otras no. Sin 
embargo, muchos de los problemas planteados en épocas remotas siguen vigentes. 
 
San Agustín y Santo Tomás tuvieron el espíritu suficiente para detectar problemáticas 
que aún en nuestro siglo, y seguramente en muchos de los que vienen, seguirán 
teniendo actualidad. Hagamos referencia a las relaciones IglesiaEstado que San 
Agustín trató de demarcar con tanta claridad. Sabemos que las relaciones entre ambas 
instituciones han pasado por momentos de complementariedad y por etapas de marcado 
antagonismo. 
 
Los Estados han pasado por periodos donde el uso del poder ha sido ejercido de manera 
brutal sobre la población, aunque también se han dado momentos de relaciones 
democráticas entre gobernantes y gobernados. El clero también ha tenido etapas de 
fuerte represión hacia sus creyentes o no creyentes (te recomendamos investigar cuál 
fue el papel de la Santa Inquisición en Europa y América Latina), así como grandes 
momentos de compromiso social, sacrificio y protección a los desvalidos (investiga la 
biografía de fray Bartolomé de las Casas y Francisco de Victoria, entre otros, en la época 
colonial en América; también revisa la participación del sector democrático de la Iglesia 
católica en las luchas de liberación en Latinoamérica). 
 
Lo que hemos analizado pretende subrayar el hecho de que, tanto la Iglesia como el 
Estado, son instituciones que se han transformado en el curso de la historia y que, por 
tanto, no son estructuras homogéneas constituidas de una vez y para siempre. 
 
El diagrama de la siguiente página ofrece de manera sintética dos de los grandes 
momentos de la Filosofía cristiana: la patrística y la escolástica medieval. Los cortes 
cronológicos aquí expuestos de ninguna manera son los únicos que existen; sin 
embargo, pretenden inducirte a que elabores un resumen que te permita tener una mejor 
comprensión del pensamiento filosófico de dos de sus más importantes representantes: 
San Agustín de Hipona y Santo Tomás de Aquino. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 48 

     
 

A C T I V I D A D E S  I N T E G R A L E S   
     

 
Hemos concluido los temas que motivaron la realización de este capítulo: los problemas 
ideológico-políticos en San Agustín y los problemas que se planteó Santo Tomás acerca 
del conocimiento.  Para consolidar tu comprensión de lo aquí expuesto, analiza y 
contesta las siguientes preguntas: 
 
1. ¿Quiénes fueron y qué importancia tuvieron para el cristianismo los apologetas? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
2. ¿Qué relación existe entre la vida y la obra de San Agustín? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
3. Describe brevemente la problemática ideológico-política que desarrolla San Agustín 

en La ciudad de Dios. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
4. ¿Cuál es el contexto histórico-cultural medieval que puede ofrecernos una mayor 

comprensión del pensamiento de Santo Tomás de Aquino? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
5. ¿En qué sentido Frederick Copleston hace una analogía entre la relación San Alberto 

Magno-Santo Tomás y la de Sócrates-Platón? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
6. ¿Cómo explica Santo Tomás las siguientes problemáticas: 
 

a) Relación entre razón y fe. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 



 49 

b) Relación entre Filosofía y Teología. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 

c) Origen o fuente del conocimiento. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
7. ¿En qué consiste el problema de los universales planteado en la Edad Media?, y 

¿cuál es la respuesta que ofrece Santo Tomás? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
8. ¿Por qué Santo Tomás afirma que el alma es la forma del cuerpo? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
9. ¿En qué se distingue el intelecto activo del intelecto pasivo, según Aristóteles y Santo 

Tomás? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
10. Para Santo Tomás, ¿qué relación existe entre el conocimiento, la felicidad y el bien? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 50 

     
 

A U T O E V A L U A C I Ó N   
     

 
Todas las preguntas que se han planteado las podrás contestar fácilmente después de 
una lectura atenta del capítulo, pero, para que puedas auto evaluar la corrección de tus 
respuestas, enseguida mencionaremos algunos lineamientos que debiste observar. 
(Evidentemente en el desarrollo encontrarás la información de manera más amplia). 
 
 
1. Los apologetas fueron los Padres de la Iglesia; se les conoce así porque defendieron 

al cristianismo de los ataques de los bárbaros; los más importantes son Flavio 
Justino, Tertuliano y Clemente de Alejandría. 

 
 
2. La obra de San Agustín está íntimamente ligada a una vida licenciosa que determina 

sus conversiones: aprende filosofía y la ejerce; se convierte al cristianismo y lo vive 
hasta su muerte. 

 
 
3. En su obra La ciudad de Dios, San Agustín confronta la relación entre la Iglesia –la 

cual representa a la Ciudad de Dios- y el Estado, que a su vez representa a la Ciudad 
Terrena. Sostiene que los intereses de la Ciudad de Dios y los de la Iglesia, están 
muy por encima de los del Estado. La tarea de la Iglesia es posibilitar la salvación de 
las personas y su consecuente integración a la Ciudad de Dios. 

 
 
4. Algunos de los acontecimientos histórico-culturales de la Edad Media más 

importantes -y para una mejor comprensión del pensamiento tomista- fueron las 
Cruzadas, las cuales repercutieron en el aspecto económico, político, científico, etc. 
En esta época se realizan múltiples interpretaciones del pensamiento aristotélico. 

 
 
5. Copleston hace una analogía entre la relación de San Alberto Magno-Santo Tomás y 

la de Sócrates-Platón, en el sentido de que San Alberto Magno fue el maestro de 
Santo Tomás y aún cuando aquél no escribió su obra, en lo de Santo Tomás se 
manifiesta grandemente su influencia, tal como sucedió con los filósofos griegos 
Sócrates-Platón. 

 
 
6. En cuanto a la relación entre razón y fe, Santo Tomás delimitó el campo que 

corresponde a cada una de ellas, pero sostuvo que la fe predomina sobre la razón, lo 
cual significa también que la Teología es más importante que la Filosofía; los 
conocimientos de ésta se encaminan a los de aquella. Si bien la fuente del 
conocimiento es la experiencia sensible, toda comprensión, todo conocimiento de las 
cosas, nos conduce a Dios. 



 51 

7. El problema de los universales plantea cómo pueden existir los conceptos 
universales: ¿en las cosas o sólo en la mente? Santo Tomás afirmaba que ningún 
universal existe en la mente humana antes de la experiencia. 

 
 
8. Santo Tomás afirmó que el alma es la forma del cuerpo, ya que por ella entendemos 

y el cuerpo se nutre, siente y se mueve. 
 
 
9. El intelecto pasivo sólo se adapta a las cosas; en cambio, el intelecto activo prepara, 

forma a la idea, extrae el universal de las cosas materiales. 
 
 
10. Hay una gran relación entre el conocimiento, la felicidad y el bien. El conocimiento 

de las criaturas busca el conocimiento de algo superior, de Dios, lo cual constituye 
un bien universal. Para Santo Tomás, el conocimiento de lo pleno, de Dios, es la 
felicidad. 



 52 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 53 

     

 C A P Í T U L O  2  
 

     

AEL PENSAMIENTO NÁHUATL 
 
 
 

2.1 PENSAMIENTO PREFILOSÓFICO NÁHUATL 
 

2.1.1  Mito 
 

2.1.2  Pensamiento Prefilosófico Náhuatl 
 

2.1.3  Los Soles 
 
 
2.2 PENSAMIENTO Y QUEHACER FILOSÓFICO NÁHUATL 
 

2.2.1  Problemática Filosófica Náhuatl 
 

2.2.2  Quehacer Filosófico Náhuatl 
 

2.2.3  Conocimiento 
 

2.2.4  Educación 
 

2.2.5  Arte 
 



 54 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 55 

     

 P R O P Ó S I T O  
 

     

 
 
 ¿QUÉ APRENDERÁS? 
 
 
 Conocerás y valorarás el pensamiento náhuatl, a partir de su explicación mítica como 

de su problemática filosófica.  
 
 
 
 
 
                              ¿CÓMO LO APRENDERÁS? 
 
 
 
 Comprendiendo que en todas las sociedades hay una preocupación por explicar la 

realidad y que a partir de ahí se desarrolló una Filosofía con características 
particulares. 

 
Entendiendo el pensamiento náhuatl comparando las principales características del 

mito en América y, así, comprender cómo a partir de ellas se desarrollan las teogonías 
que constituyeron la base de su concepción integral del mundo. 

 
 
 
 
 
                                                                ¿PARA QUÉ LO APRENDERÁS? 
 
 
 
Para que conozcas el pensamiento náhuatl, caracterizando el contexto histórico-cultural 

en que se desarrolló al pasar de lo mítico a lo religioso y a lo filosófico. 
 



 56 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 57 

CAPÍTULO 2 
EL PENSAMIENTO NÁHUATL 

 
 
 
2.1  PENSAMIENTO PREFILOSÓFICO NÁHUATL 
 
 
2.1.1  MITO 
 
Para entender el pensamiento náhuatl es necesario compararlo con algunos aspectos de 
la Filosofía occidental, en la que están sustentados la mayoría de nuestros esquemas de 
pensamiento actual entre otros, el método científico, la asimilación de la realidad, la 
utilización de recursos naturales, etc. Todos los pueblos han elaborado mitos para 
explicar el mundo pero con la Filosofía griega se inaugura el modelo de explicación 
racional y objetiva que manejamos actualmente. 
 
Los pueblos, a través de su pensamiento, elaboran representaciones de la realidad que 
manifiestan por medio de símbolos y metáforas, de tal forma que, poco a poco, integran 
un pensamiento más racional, lógico, íntimamente ligado a la naturaleza. En algún 
momento de su desarrollo, crean sus mitos, los cuales tienen una función muy 
importante en todas las sociedades, ya que al organizarse forman las bases de las 
teogonías y las cosmogonías. Se puede decir que las civilizaciones más desarrolladas 
han integrado concepciones del mundo más elaboradas y complejas, como en el caso de 
la cultura náhuatl. 
 
Nuestra intención es estudiar el pensamiento náhuatl examinando la manera en cómo se 
explicaban el origen y la forma del mundo a través del mito popularmente conocido como 
“La Leyenda de los Soles”. Sin embargo, antes de esto surgen preguntas que es 
necesario responder: ¿Por qué la “Leyenda de los Soles” es un mito? ¿Qué caracteriza 
el pensamiento mítico y en qué se distingue el científico? ¿De qué manera los mitos 
pueden integrar una cosmovisión? 

 
 



 58 

La característica esencial del pensamiento mítico es la antropomorfización de la 
naturaleza: el traslado de las formas humanas a la naturaleza22. El mundo natural se 
explica proyectando en él atributos humanos (voluntad, conciencia, propósitos, etc.); se 
da cuenta de los fenómenos de la naturaleza sobre la base de acciones y propósitos de 
tipo humano y personal, y se imagina las fuerzas naturales como vivas, conscientes e 
intencionales. 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

 
Figura 4. Fuerza natural antropomorfizada. 

 
 
Este pensamiento antropomorfizador está determinado por la relación del hombre con la 
naturaleza, para integrarse a ella, el hombre debe comprender el comportamiento de los 
ciclos, la relación entre las plantas y los animales, entre la Tierra y el Cosmos; por lo 
tanto, no pretendían la transformación de la naturaleza; esto impide que la sociedad se 
distinga conscientemente de ella: el hombre no se diferencia de la naturaleza y concibe a 
esta última con cualidades humanas, no separa lo humano de lo natural. El hombre 
busca explicar los fenómenos naturales, abandonando su temor e indagando sobre las 
razones de los hechos naturales: ¿por qué cayó este rayo en la comunidad?, ¿por qué la 
lluvia arruinó la cosecha?, etc. Sin embargo, el modelo de explicación que manejan se 
inspira en la propia razón humana, la cual implica propósitos y finalidades: “Hago esto 
con el fin de obtener esto otro”.  
 

                                                           
22 Lukacs, G.: Estética 1. Grijalbo, Barcelona, 1965, p. 1654; Labastida, Jaime: Producción, ciencia y sociedad: de Descartes a 
Marx. Siglo XXI Editores, México, 1971, p. 26 (nota33). 

Lluvia                                        Razgos humanos 
fenómeno                                  vida, conciencia 
natural                      +                voluntad 
objetivo                                           subjetivo 
 
                              Tláloc 
 
 
 
 
 

Antropomorfización  
(proyecto de formas humanas 
en fenómenos naturales)  



 59 

De este modo, todo se explica por propósitos (fin, conciencia, voluntad) que se adjudican 
a la naturaleza: se antropomorfiza a la misma. El suceso natural se toma como un 
suceso personal que responderá, también, a reacciones de tipo personal. Se concibe a 
la naturaleza por analogía con aquello de lo que tienen experiencia los seres humanos: 
las conductas humanas finalísticas. La naturaleza no parece distinguirse del hombre; la 
oposición hombre-naturaleza es mínima. El trabajo humano es rudimentario y ha 
incorporado poca cantidad de trabajo a la naturaleza; por eso, el hombre se relacionaba 
no con una realidad humanizada en tanto que la ha sometido y transformado de acuerdo 
con sus fines, sino con un mundo hostil que se enfrenta a él como un ser vivo y personal. 
Esa es la razón por la cual para el hombre el mundo es enteramente personal. Sólo así 
pudo vivir en armonía con la naturaleza. Esta es la diferencia entre la mentalidad mítica y 
la científica. 
 
En los textos islámicos, la mujer es llamada “campo”, “viña de uvas”, etc. Así, en el 
Corán: “Vuestras mujeres son para vosotros como campos”. Los hindúes asemejan los 
surcos con la vulva, y el grano con el semen viril: “¡Esa mujer vino como un solar vivo: 
sembrad con ella, hombres, la simiente!”. Las leyes de Manu enseñan también que “la 
mujer puede ser considerada como un campo, el hombre como la simiente”. 
Evidentemente la asimilación de la mujer con el surco implica la del falo con el azadón y 
la de la labranza con el acto generador23. Estas semejanzas entre la tierra y caracteres 
humanos sólo fueron posibles en las civilizaciones que conocían tanto la agricultura 
como las causas reales de la concepción. 
 
Una de las características del pensamiento mítico es la antropomorfización, que es la 
conjunción de un fenómeno natural y rasgos humanos subjetivos personificados en un 
Dios. 
 
 
     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
1. En el siguiente cuadro anota los datos que se solicitan a continuación: 
 

Fenómeno natural objetivo Rasgos humanos objetivos Nombre del dios 

Lluvia   

Fertilidad   

Flores   

Sol   

Cambio de estaciones   

Serpiente   

                                                           
23 Eliade, Mircea: Tratado de historia de las religiones. ERA, México, 1979, p. 299 ss. 



 60 

2. Responde las siguientes preguntas: 
 

a) ¿Cuál es la característica esencial del pensamiento mítico? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 

b) ¿Qué papel juega el mito en el pensamiento pre–filosófico náhuatl? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

 
c) ¿Cuál es la diferencia entre la mentalidad mística y la científica? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 61 

     

 E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A  
 

     
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MITO 

es 

LA EXPRESIÓN MÁS IMPORTANTE 

PENSAMIENTO 
NÁHUATL 

del 

por medio de 

LA ANTROPOMORFIZACIÓN 

de la 

NATURALEZA 

traslada 

FORMAS 
HUMANAS a la 

esto es 

LA CONJUNCIÓN 

EN UN DIOS 

pesonificados 

RASGOS HUMANOS UN FENÓMENO NATURAL 

de 



 62 

2.1.2  PENSAMIENTO PREFILOSÓFICO NÁHUATL 
 
Dado que una de las formas de expresión más importantes del pensamiento náhuatl es 
el mito, revisaremos el más representativo de ellos: “La leyenda de los Soles”, el cual 
trata de cuatro fallidos intentos de “levantar al cielo que estaba echado sobre la Tierra”. 
Este es un mito cosmogónico porque intenta explicar el origen del mundo, pero también 
es una teogonía porque nos refiere el origen de los dioses. 
 
Los nahuas representaban al mundo como una especie de huevo enorme lleno de agua; 
en el centro del mismo, a modo de pez o caimán, Cipactli, estaba la Tierra. Del mar 
surge en la mañana por el oriente el Sol y se hunde también en el mar por la tarde hacia 
el occidente24. 

 
¿De dónde y cómo surgió la Tierra? “La leyenda de los Soles” responde a esta pregunta: 
La Tierra es una isla inmensa dividida en cuatro cuadrantes o rumbos, más un centro. A 
cada una de estas regiones están asignados varios dioses, también un signo de los años 
y un color. 
 
Esta división de la Tierra está en íntima conexión con La Leyenda de los Soles. 
 
La pareja primitiva de divinidades nahuas era: Tonacatecutli (Dios-señor) y 
Tonacacihuatl (Dios-señora). 
 
Esta pareja tiene una serie de hijos-dioses que ocupaban cada una de las cuatro 
porciones de la Tierra (Tlactípac). Estos hijos intentan, cada uno por su cuenta, levantar 
el agua hasta el cielo y contenerla ahí para impedir que vuelva a caer, abriendo así un 
espacio por donde el Sol, al caminar, pueda alumbrar a la Tierra y servir de agente 
fecundador en las cosechas. El orden por el que intentan infructuosamente de separar el 
cielo (agua divina) de la Tierra sugiere un proceso que va de lo masculino a lo femenino: 
 
Empieza por el Oriente (por donde el Sol saldrá por primera vez); el símbolo de esta 
región (y edad) es Ácatl: caña, simbolizando quizás el falo. Todos los dioses de esta 
región están relacionados con la vida: Tláloc, Xochipilli, Quetzalcóatl. Es el dios de la 
lluvia, Tláloc, quien por primera vez fracasa al intentar separar el cielo de la Tierra. La 
siguiente “edad” o “región” corresponde al subsecuente y fallido intento, esta vez 
realizado por Tezcatlipoca; la región es el Norte, su color es el negro y los dioses de esta 
zona son negativos: Tezcatlipoca, Mictlantecuhtli; su signo es el Técpatl: pedernal 
(material con el que hacían los cuchillos para los sacrificios humanos). 
 
A la “región-edad” por donde el Sol se pone, Occidente, se le adjudica un signo 
femenino: Calli o casa; su color es el blanco y sus dioses son femeninos: Cihuacóatl, 
Coatlicue, Xochiquetzal y Chalchihuitlicue, quien realiza la tercer tentativa fracasada. Por 
último, al Sur le corresponde el signo Tochtli o conejo; su color es el azul y sus dioses 
son Huitzilopochtli y Quetzalcóatl. Este último hace el intento final y también falla. A cada 
región le corresponde una variedad distinta de agua divina (cielo) que debe ser elevada y 
sostenida para que la vida sea posible. 

                                                           
24 León-Portilla, Miguel: La filosofía náhuatl. (Cap. II), UNAM, México, 1974, p. 83 ss. 



 63 

Como es fácil apreciar, en el plano del mundo el orden de sucesión es espacio-temporal: 
se refiere siempre a una región (espacio) y a la vez, a una edad (tiempo); esto se debe a 
que los pueblos con mentalidad mágica no han disociado aún los conceptos abstractos 
del espacio y tiempo. El orden de porciones espaciotemporales que tienen los cuatro 
fallidos intentos de separar el cielo de la Tierra es el siguiente: Ácatl, Técpatl, Calli y 
Tochtli. 
 
De “La leyenda de los Soles” existen varias versiones en los diversos códices que 
recopilaron mitos y costumbres de los pueblos prehispánicos. A continuación 
expondremos la versión que nos proporciona Enrique Florescano de este mito25. 
 
La creación del Cosmos se dio a partir de una pareja divina primigenia: Tonacatecutli 
(Dios-señor) y Tonacacihuatl (Dios-señora). Esta pareja engendra a otros dioses, los 
principales dentro de la mitología náhuatl: Tezcatlipoca, Quetzalcóatl y Huitzilopochtli. 
Esta parte del mito es una teogonía. 
 
 
 
      

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
Contesta las siguientes preguntas. 
 
1. Explica con tus propias palabras que relación existe entre teogonía y cosmogonía en 

el pensamiento pre-filosófico nahuatl 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
2. ¿A que se referían los nahuas con mantener el orden y equilibrio cósmico? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
3. ¿Cuál era la explicación de los nahuas acerca de la creación del cosmos? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

                                                           
25 Florescano, Enrique: Memoria mexicana. (Cap. I), Joaquín Mortiz, México, 1988, pp. 11-54. 



 64 

2.1.3  LOS SOLES 
 
 
Nahui Océlotl (Sol de tierra)1 
 
El Universo era alumbrado por un Sol crepuscular e inerte. Los dioses decidieron darle 
movimiento, por lo cual uno de ellos debía convertirse en Sol. Tezcatlipoca convertido en 
ocelote fue el primero de los dioses que se hizo Sol. A partir de entonces se contaron los 
años. Los hombres en este periodo eran gigantes, no sabían cultivar la tierra, arrancaban 
árboles con las manos, se alimentaban con frutos y raíces silvestres. El término de esta 
era o sol se dio cuando los ocelotes devoraron a los gigantes y el Sol desapareció. A 
este día se le llama 4 Tigre. 
 
 
Nahui Ehécatl (Sol de viento)2 
 
Nuevamente se restauró o creó el Cosmos. El dios creador de esta era fue Quetzalcóatl; 
se transformó en Sol y dio luz a la Tierra. Los hombres se alimentaban de piñones. La 
destrucción de este Sol se dio cuando Tezcatlipoca, convertido en ocelote, derribó al Sol 
de un zarpazo produciendo fuertes vientos, tiró árboles y elevó a los hombres por los 
aires; los que no murieron por el viento se convirtieron en monos. Este día fue 4 Viento. 
 

 
 

Figura 5 Sol de viento,Nahui Ehécatl.Códice Vaticano-Ríos, lám.VI. 
 
 
Nahui Quiáhuitl (Sol de fuego)3 
 
El tercer Sol fue encarnado por Tláloc (Dios de la lluvia y del fuego celeste). Los 
hombres se alimentaban de semillas. Este periodo desapareció porque “ardió el Sol, 
llovió fuego del cielo”. Fueron destruidos los hombres y sus casas, los que no murieron 
se convirtieron en guajolotes. Este día fue 4 Lluvia. 
 



 65 

 
 

Figura 6.Sol de Fuego, Nahui Quiáhuitl.Códice Vaticano-Ríos, lám. VII. 
 
 
Nahui Atl (Sol de agua)4 
 
Por mandato de Quetzalcóatl, la diosa Chalchihuitlicue se convirtió en Sol. En este 
periodo los hombres comían una semilla parecida al maíz. Esta época o Sol finalizó por 
un diluvio que cubrió la Tierra y convirtió a los hombres en peces. El cielo se apegó a la 
Tierra, cubriéndola. Este día se llamó 4 Agua. 
 

 
 

Figura 7. Sol de Agua, Nahui Atl.Códice Vaticano-Ríos, lám.V. 
 
Quetzalcóatl y Huitzilopochtli crean el fuego y un medio Sol, así como a una pareja 
humana, donde el hombre se dedica al cultivo de la tierra y la mujer a los hilados y 
tejidos. 
 
Simultáneamente dieron origen a los cielos y al agua, y flotando sobre las aguas crearon 
“como un lagarto” a la Tierra. También crearon al dios Tláloc y a su pareja 
Chalchihuitlicue. En esa era no hay tiempo. A partir de los sucesivos soles (o eras) se 
piensa en su origen y una temporalidad. De hecho, “La leyenda de los Soles”, como 
relato de creaciones y destrucciones del Cosmos, revela, como dice Jacques Soustelle, 
la creencia, “profundamente arraigada, de que el Universo es inestable, de que la muerte 
y la destrucción lo amenazan constantemente26”. 
 
 
                                                           
26 Soustelle, J.: El universo de los aztecas. FCE, México 1982, p. 52. 



 66 

Los elementos: la tierra, el viento, el fuego y el agua, son fuerzas que chocan, destruyen, 
vienen de los cuatro rumbos del mundo para impedir la destrucción, los nahuas se 
forjaron una misión o destino, mantener el orden y el equilibrio cósmico. 
 
 
Quinto Sol o “edad en que vivimos” 
 
Para restaurar el Universo y levantar el cielo caído sobre la Tierra, Quetzalcóatl y 
Tezcatlipoca llamaron a otros dioses e hicieron cuatro caminos que convergían en el 
centro de la Tierra. Al no lograrlo, porque era muy grande, crearon cuatro hombres para 
ayudarlos. Tezcatlipoca y Quetzalcóatl se convirtieron en árboles gigantes para sostener 
al cielo. El primero se transformó en Tezcacuahuitl (árbol de espejos) y Quetzalcóatl en 
Quetzalhuéxotl (sauce precioso). Como recompensa, Tonacantecutli los convirtió en 
estrellas de la Vía Láctea. 
 
La Piedra de los Soles, conocida también como Calendario Azteca, representa las 
creaciones y destrucciones del Cosmos; es una síntesis de los cuatro soles o épocas 
anteriores, así como de los cuatro rumbos del Universo, y los cuatro elementos. 
 

Primer círculo:  Al centro está el rostro de Tonatiuh como Nahui Ollin  
(Quinto Sol). 

 
Segundo círculo: En los cuadrángulos aparecen los cuatro soles 

destruidos 
 

Tercer círculo:  Contiene los glifos de los días. 
 

Cuarto círculo: Aparecen “piedras preciosas” o chalchiuitl (jades). 
 

Quinto círculo: Rayos solares. 
 

Sexto círculo:  Dos “serpientes de fuego”, cerrando el signo de totalidad. 
 
 
Para presentar la parte final de este mito cosmogónico, recurriremos a la versión de 
Eduardo Galeano (apoyada en León-Portilla)27. 
 

“El Sol y la Luna 
Al primer Sol, el Sol de Agua, se lo llevó la inundación. Todos los que en el 
mundo moraban se convirtieron en peces. 
Al segundo Sol lo devoraron los tigres. 
Al tercero lo arrasó una lluvia de fuego, que incendió a la gente. 
Al cuarto Sol, el Sol del Viento, lo borró la tempestad, las personas se volvieron 
monos y por los montes se esparcieron. Pensativos, los dioses se reunieron en 
Teotihuacan. 
 

                                                           
27 Galeano, Eduardo: Memoria del fuego I. Siglo XXI Editores, México. 
* Por ser una cita no se altera este término. 



 67 

 ¿Quién se ocupará de traer el alba? 
El Señor de los Caracoles, famoso por su fuerza y su hermosura, dio un paso 
adelante. 
 Yo seré el Sol- dijo. 
 ¿Quién más? 
Silencio 
Todos miraron al Pequeño Dios Sifilítico* ‘el más feo’, despreciado de los dioses 
y decidieron: 
 Tú. 
El Señor de los Caracoles y el Pequeño Dios Sifilítico se retiraron a los cerros 
que ahora son las pirámides del Sol y de la Luna. 
Allí, en ayunas, meditaron. 
Después los dioses juntaron leña, armaron una hoguera enorme y los llamaron. 
El Pequeño Dios Sifilítico tomó impulso y se arrojó a las llamas. En seguida 
emergió, incandescente, en el cielo. 
El Señor de los Caracoles miró la fogata con el ceño fruncido. Avanzó, 
retrocedió, se detuvo. Dio un par de vueltas. Como no se decidía, tuvieron que 
empujarlo. Con mucha demora se alzó en el cielo. Los dioses, furiosos, lo 
abofetearon. Le golpearon la cara con un conejo, una y otra vez, hasta que le 
mataron el brillo. 
Así el arrogante Señor de los Caracoles se convirtió en la Luna. Las manchas de 
la Luna son cicatrices de aquel castigo. 
Pero el Sol resplandeciente no se movía. El gavilán de obsidiana voló hacia el 
Pequeño Dios Sifilítico: 
- ¿Por qué no andas? 
Y respondió el despreciado, el purulento, el jorobado, el cojo: 
- Porque quiero la sangre y el reino. 
Este Quinto Sol, el Sol del movimiento, alumbró a los toltecas y alumbra a los 
aztecas. Tiene garras y se alimenta de corazones humanos”. 

 
 
La forma de concebir el Cosmos, el tiempo y el espacio dentro del mito cosmogónico de 
“La leyenda de los Soles” es una concepción original que da forma a todos los aspectos 
de la cultura náhuatl. La construcción de Tenochtitlan, por ejemplo, está organizada de 
acuerdo con los cuatro soles o puntos cardinales, colocando en el centro al Templo 
Mayor como eje de orden y equilibrio, que representa al Quinto Sol. Asimismo, su 
organización política dependía de las ceremonias y ritos que aseguraban la estabilidad 
del Cosmos. Todas las actividades sociales reflejan el mito cosmogónico de diversas 
formas, desde la concepción religiosa que permea sus valores morales hasta sus 
manifestaciones artísticas que siempre refieren a las deidades. 
 
Como se ha visto, el mundo social es una réplica de la organización del Cosmos, que se 
tomó como fundamento de todas las actividades humanas, las cuales tenían un tiempo 
sagrado; por ejemplo, la fecha calendárica Ce-Técpatl (1-Pedernal) se dedicaba a 
Huitzilopochtli (Dios colibrí brujo) por ser el día de su nacimiento, coincide con la fecha 
mítica del día y año de salida de los mexicas de Aztlán, su peregrinación, la fundación de 
Tenochtitlan y también con el nombramiento de su primer tlatoani, Acamapichtli. Como 
fecha sagrada queda representada en el calendario dedicada a Huitzilopochtli, como su 
dios protector. 
 



 68 

Este proceso de inscribir los hechos o actividades humanas se dio a partir de la 
necesidad de recordar los acontecimientos, los cuales están ligados al 
perfeccionamiento de la escritura jeroglífica, al cálculo de la Astronomía, a la 
construcción de sus calendarios, y a la organización social y la política cada vez más 
compleja y desarrollada. En este sentido, no se prioriza solamente el tiempo y el espacio 
sagrados, sino también se estudia el tiempo y el espacio que registran acontecimientos 
terrenos (profanos). 
 
Todos los hechos significativos se relacionan con las cosmogonías, “para tener realidad” 
en las fechas calendáricas simbólicas y fuerza sagrada, que les daban significado 
verdadero que, por ser hechos profanos, necesitan ser enmarcados por las creencias 
míticas y religiosas que les dieran fundamento. 
 
La mentalidad mítica náhuatl parte de que todo hecho tiene una significación, trasciende 
el tiempo y el lugar donde está ubicado, es decir, funde la nación humana con lo 
sagrado. Esto se puede entender en la ideología guerrera y expansionista de Tlacaélel 
que se fundamenta en la idea de mantener la vitalidad del Quinto Sol y para ello es 
necesario alimentarlo con la sangre de los guerreros prisioneros en combate; asimismo, 
los sacrificios se transforman en sustentadores del orden cósmico, por lo cual toda la 
cultura náhuatl estuvo construida como defensa del equilibrio cósmico, su función era 
mantener el orden mítico que se estableció desde el momento de la creación. 
 
 En el pensamiento náhuatl, la temporalidad no se toma como historia, porque todo fue 
dispuesto y ordenado en la “creación cósmica”. 
 
El mito del Quinto Sol es retomado por los aztecas, ya que su misión era mantenerlo en 
movimiento por medio de sacrificios humanos, al ofrecerle el “líquido sagrado”, como 
sustentar del orden y equilibrio para evitar la destrucción del Universo. La fundación de 
Tenochtitlan es un ejemplo de cómo los aztecas retomaron el mito para mantener viva la 
tradición de sus antepasados. 
 

 
 

Figura 8. El Quinto Sol.Piedra del Sol. 
 



 69 

Fundación de Tenochtitlan 
 
Los aztecas o mexicas fueron elegidos para recordar y preservar la cultura de sus 
antecesores (toltecas, teotihuacanos, olmecas, chichimecas). Este hecho mítico e 
histórico del que eran portadores, los mantuvo unidos desde su salida de Aztlán y 
Chicomostoc, lugares geográficamente míticos (asentamientos que obedecen al designio 
de los dioses), para emprender la larga peregrinación que inició en el año Ce-Técpatl, 1-
Pedernal (1116 d. C.), y que terminó 208 años después, es decir, cuatro siglos indígenas 
de 52 años. 
 
La fundación de Tenochtitlan ocurre en el año 1-Técpatl (1324-1325); otro 
acontecimiento importante registrado 52 años después fue el nombramiento de su primer 
monarca, Acamapichtli, año Ce-Técpatl (1376). 
 
Como mencionamos anteriormente, esta fecha estaba dedicada a Huitzilopochtli, por ser 
el día de su nacimiento, así como al dios de los toltecas, Quetzalcóatl, quien se llamaba 
Ce-Ácatl, 1-Caña. 
 
Para los aztecas, el año que se llamaba como su dios era considerado sagrado e 
importante para la vida de la tribu; así, la peregrinación, la fundación de la Gran 
Tenochtitlan y la creación de la monarquía, tuvieron gran significación mítico-histórica en 
la vida cotidiana del pueblo. 
 
A partir de su fundación, Tenochtitlan fue gobernada por una monarquía. Su primer 
tlatoani o monarca fue Acamapichtli (el que empuña la vara), quien gobernó 21 años y 
fue sometido por los tepanecas de Azcapotzalco que exigían tributos difíciles de cumplir. 
Huitzilihuitl (pluma de colibrí) le sucedió en el gobierno y duró 21 años. Chimalpopoca 
(escudo que humea) fue el siguiente gobernante, quien fue asesinado por guerreros de 
Azcapotzalco, enemigos de los aztecas. El siguiente monarca, Izcóatl (víbora armada de 
pedernal), pensó en rendirse frente a sus enemigos. La unión de Tlacaélel, Moctezuma I, 
Izcóatl y Nezahualcóyotl logró la derrota de los tepanecas de Azcapotzalco. 
 
Esta etapa fue el punto de partida de la grandeza de los aztecas, momento en que 
apareció Tlacaélel, creador de la visión místico-guerrera que haría de los mexicas el 
pueblo que dominó el Altiplano, Xochimilco y Chalco. 
 
A partir de este momento se distribuyó la tierra, se implantaron nuevas formas de 
producción, el comercio y las artes alcanzaron un nivel muy alto y se reunieron ricos 
botines de oro, plata y piedras preciosas. En esta época también se esculpió el 
Calendario Azteca, y se mostró gran interés por la religión, la ciencia del cálculo 
calendárico, la arquitectura, la medicina y la poesía acerca del sentido de la vida, la 
muerte, la educación y la soledad del hombre. 
 
La nueva visión místico-religiosa aportada por Tlacaélel e Izcóatl permitió cambios en la 
organización política y económica, y en las formas de culto a los dioses, pues su 
propósito era construir un pueblo con gran sentimiento nacionalista y una visión del 
mundo basada en la religión del poder. 
 



 70 

“El tiempo de la ignominia y la degradación ha concluido. Llegó el tiempo de nuestro 
orgullo y nuestra gloria. Ya se ensancha el Árbol Florido. Flores de guerra abren sus 
corolas. Ya se extiende la hoguera haciendo hervir a la llanura del agua. Ya están 
enhiestas las banderas de plumas de quetzal y en los aires se escuchan nuestros cantos 
sagrados. ¡Que se levante la aurora! Sean nuestros pechos murallas de escudos. Sean 
nuestras voluntades lluvia de dardos contra nuestros enemigos. ¡Que tiemble la tierra y 
se estremezcan los cielos, los aztecas han despertado y se yerguen para el combate!”28. 
 
El ideal ético que los aztecas proyectaron para cumplir con su misión en la tierra generó 
una conciencia histórica que creó un imperio en Mesoamérica que abarcó los dos 
océanos y Guatemala. Con esta filosofía, los aztecas resumieron la herencia de sus 
antepasados, con una identidad propia y actitud nacionalista unidas a la naturaleza y al 
Universo que necesitaban de ellos para existir; Todos los actos y pensamientos se 
ofrecían a los dioses para así retrasar el gran cataclismo o fin del mundo. 
 
Después de aproximadamente ciento cincuenta años de ser un pueblo desconocido, 
gente sin rostro, los aztecas se convierten en el poder hegemónico de la región y se 
constituyen en el Pueblo del Sol. 
 
 
 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
Retoma lo visto hasta este momento y responde las siguientes preguntas. 
 
 
1. ¿Cómo justificarías que las leyendas del Popocatépetl y del Iztaccíhuatl, son 

teogonías o cosmogonías nahuas? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
2. Explica cómo representaban al mundo los nahuas. Señala sus regiones. 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 

                                                           
28 Velasco Piña, A.: Tlacaélel, México, Jus, 1981, p. 32. 



 71 

3. Relata cronológicamente “La leyenda de los Soles” y señala cuál es el significado de 
cada uno. Puedes ilustrar tu relato. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
4. ¿Cuál fue el punto de partida de la grandeza de los aztecas? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
5. ¿Cuál fue el origen de los cambios en el ámbito político, económico, social y religioso 

de los aztecas?  
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 



 72 

     
 

  E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A   
     

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

TEOGONÍA COSMOGONÍA 

refiere intenta 

EL ORIGEN EXPLICAR 

el de 

LOS DIOSES ORIGEN DEL MUNDO por medio de 

MITOS 

como 

“LA LEYENDA DE 
LOS SOLES” 

en donde 

afirma que 

LA MENTALIDAD 
MÍTICA NÁHUATL 

TODO HECHO TIENE 
UNA SIGNIFICACIÓN 

esto es 

enmarcados por 

CREENCIAS MÍTICAS 
Y RELIGIOSAS 

FUNDE LO HUMANO 
CON LO SAGRADO 



 73 

2.2  PENSAMIENTO Y QUEHACER FILOSÓFICO NÁHUATL 
 
En capítulos anteriores se analizó en detalle el quehacer filosófico, y a través de 
ejemplos de pensadores concretos se estableció que la característica esencial de la 
Filosofía es su reflexión profunda acerca del ser. Esta es la preocupación común a todos 
los filósofos, aunque difieren en sus respuestas o métodos para dilucidar el problema 
ontológico y, por ende, del conocimiento. Es a partir de que se aceptan estos métodos o 
instrumentos de conocimiento y de la jerarquía que se establece entre ellos que se 
forman corrientes o escuelas de pensamiento filosófico. Por ejemplo, algunos filósofos 
suponen que se conoce a partir de la experiencia; otros sostienen que el conocimiento 
se da de manera independiente de ella. Algunos más dirán que lo que realmente 
conocemos y existe es lo que podemos nombrar inequívocamente, o bien, lo que se 
ajusta a nuestras categorías mentales. 
 
Sin embargo, de manera general podemos decir que Occidente y la Filosofía europea 
han considerado la razón como el instrumento más seguro y confiable con que cuenta el 
hombre para conocer29. 
 
Conocer según la perspectiva occidental derivada del realismo aristotélico, significa 
“definir”; es decir, adecuar la razón a la realidad. Formar un concepto es para Aristóteles 
el proceso racional de abstraer las características esenciales y objetivas (reales) del 
objeto para aprehenderlas mentalmente, y ya reproducidas en el intelecto, éste puede 
hacer afirmaciones acerca de la realidad que se verifica en el mundo exterior. Con esta 
postura se ha desarrollado no sólo la ciencia sino la actual mentalidad colectiva. De esta 
manera aceptamos que algo existe, que es real y mantenemos el acuerdo común de 
asignarle el mismo nombre. Sin embargo, esto que nos parece “natural” o “evidente” no 
ha sido visto de igual forma todo el tiempo ni en todas las culturas. 
 
Hay culturas, como la americana antigua o las asiáticas, en las que el primer problema 
radica en la dificultad para determinar qué es lo real y cómo podemos conocerlo. 
 
La cultura, sostuvo que la finalidad de la vida del hombre no se encontraba en este 
mundo, en esta realidad, por eso debía tratar, aunque fuera atisbar en el transmundo 
más allá del mundo físico, para acceder a la divinidad. 
 
En este sentido, los antiguos sabios indígenas, más que seres reflexivos y teóricos, eran 
hombres en busca de un conocimiento práctico que les sirviera de puente hacia 
realidades más sutiles o complejas. De ahí la discusión de si han de considerarse 
“filósofos” o no. 
 

                                                           
29 Decimos que esto es una tendencia general, pues existen posturas que, comparadas con la dominante, resultan 
históricamente marginales. Por ejemplo, San Agustín, influido por el platonismo, supone que el conocimiento se obtiene por 
“iluminación divina”, siendo ésta una información que no se habría obtenido sólo con la razón. 



 74 

La Filosofía es básicamente un sistema de argumentaciones tendientes a demostrar, vía 
la coherencia lógica, la validez de sus afirmaciones. La Filosofía no puede comprobar 
sus proposiciones como lo hace la ciencia; por ello tiene que “someter a prueba” sus 
ideas mediante la crítica discursiva: para esto se escribe y se lee Filosofía. Uno puede 
aceptar una teoría filosófica y, en este caso, compartir sus argumentos. O por el 
contrario, rechazarla, al encontrar incoherencia o deficiencias en el discurso. Si así 
fuera, uno refutaría dicha teoría y, posiblemente, ofrecería argumentos más sólidos. Este 
es el método que usa la Filosofía, del mismo modo que la ciencia utiliza el método 
científico. Pero así como no todo el que razona o se cuestiona acerca de la ciencia es 
científico, existen pensadores cuya preocupación es filosófica sin que por ello realicen 
discursos filosóficos. Tal es el caso de los sabios nahuas o tlamatinime, quienes se 
preguntaron por Dios y sus diversas manifestaciones. Su preocupación fue auténtica, en 
cuanto el grado que dedicaron de sus vidas para alcanzar algún conocimiento sobre la 
divinidad, conocimiento que, según ellos, era individual e introspectivo. A los tlamatinime, 
más que filósofos, debiera considerárseles hombres de “realización” en el sentido de que 
conocen viendo y viviendo internamente. Ellos no escribieron para disertar, sólo trataron 
de ver más allá de lo que se presenta. 
 
Es clara la diferencia entre el pensamiento occidental y el náhuatl: las dos son posturas 
distintas pero no por eso una es mejor o peor que otra. Ambas son parte del tránsito del 
hombre por esta tierra, de su intento por explicarse lo más significativo que tienen ante 
sí: su existencia, origen y destino. Cualquier hombre ha de valorar el esfuerzo de otros 
seres que, como él, se afanan por entender el sentido de la vida misma y el de la vida 
del hombre. Los grandes pensadores de una parte u otra del planeta, de un tiempo u 
otro, siempre tendrán algo que decirnos; la ocasión única que tenemos los humanos 
actuales es que podemos nutrirnos de todos ellos. 
 
Ya que durante gran parte de nuestras vidas nos hemos educado con parámetros 
occidentales, démonos la oportunidad de recordar la sabiduría de nuestros antepasados: 
 

Nunca se perderá, nunca se olvidará 
lo que vinieron a hacer, 
lo que vinieron a asentar en las pinturas; 
su renombre, su historia, su recuerdo... 
Siempre lo guardaremos 
nosotros hijos de ellos... 
Lo vamos a decir, lo vamos a comunicar, 
a quienes todavía vivirán, habrán de nacer... 

 Crónica Mexicayótl 
 



 75 

2.2.1  PROBLEMÁTICA FILOSÓFICA NÁHUATL 
 
El término náhuatl se refiere a la cultura de los antiguos mexicanos, quienes, al 
desarrollarse en varias etapas, se ubicaron desde el norte hasta el sur del Continente 
Americano, desde tiempos de los toltecas hasta la etapa final de los aztecas. Si bien este 
es el periodo de “auge” cultural, los pueblos indígenas actuales también son herederos y 
parte de esta cultura. Diversos grupos conforman la cultura náhuatl y todos tienen en 
común el uso del idioma náhuatl y la herencia cultural tolteca. 
 
De tradición tolteca son las más antiguas ciudades americanas como Uaxactun, Tikal, 
Piedras Negras, Yaxchilán y Palenque, en la zona maya; Monte Albán, en Oaxaca, y 
Teotihuacan en el centro de México. En sentido estricto, el término “tolteca” designa la 
sabiduría o al conjunto de hombres de conocimiento que mantienen, enriquecen y 
difunden la sabiduría y no una cultura o un pueblo en sí, como es el caso de mayas, 
aztecas, etc. 
 
Nahuas son los nombres de ríos y ciudades que van desde el norte hasta Sudamérica 
(Yukón, UTA, Nicaragua, entre otros). Aquí usaremos indistintamente los términos 
cultura náhuatl o cultura indígena en el entendido de que tanto las culturas indígenas 
prehispánicas como las actuales guardan una identidad común por ser depositarias del 
saber tolteca y el idioma náhuatl. Aunque existe una diversidad étnica, los distintos 
grupos comparten rasgos fundamentales, tan es así que pueden comunicarse mediante 
un código mímico, además de compartir conceptos nahuas y toltecas. 
 
Los principales problemas que enfrenta quien desee adentrarse en la cultura náhuatl son 
las pocas fuentes que se salvaron de la destrucción española y la falta de conocimiento 
del idioma náhuatl. Es así que un prejuicio muy difundido para justificar la inferioridad de 
la cultura indígena se ha basado en el supuesto poco desarrollo de su lenguaje y 
escritura. Sin embargo, estudios recientes (la traducción y análisis de códices se inicia a 
mediados del siglo XIX) muestran la riqueza expresiva del náhuatl, así como lo complejo 
de su escritura. 
 
Al considerar el conocimiento como un producto de la tradición, los nahuas se 
preocuparon por conservarlo en códices o libros de pintura. El mismo Bernal Díaz del 
Castillo, cronista español, muestra su admiración por la frecuencia con la que 
encontraron los amoxcalli o casas de códices. La forma de apuntar o registrar 
acontecimientos dependía del uso o interacción entre cinco clases de glifos: signos 
numerales (representativos de números), signos calendáricos (representativos de 
fechas), signos pictográficos (representativos de objetos), signos ideográficos 
(representativos de ideas) y signos fonéticos (representativos de sonidos: silábicos y 
alfabéticos). A esto hay que añadir el uso esotérico de algunos otros glifos. 
 



 76 

 
 

Figura 9. (León –Portilla, Miguel: Los mexicanos, p.58.). 
 
 
No es entonces la falta de desarrollo del náhuatl lo que nos lo hace incomprensible, sino 
nuestra ignorancia. “El escaso conocimiento del estudiante del método mexicano de 
hacer dibujos de objetos y de indicar sonidos, a veces causa perplejidad y desaliento”30. 
 
Comparando la escritura náhuatl con la fonética, como la que usamos actualmente, 
podemos notar otra diferencia entre el pensamiento indígena y el occidental. Para el 
primero, la imagen, el contenido simbólico, es lo más importante; mientras que para el 
segundo, la precisión, la exactitud, es lo fundamental. Esto obedece, como veremos más 
adelante, a que para el pensamiento indígena el Universo está en continuo cambio, 
siendo imposible apresarlo en una idea fija. Quizás esto también explica porqué para los 
indígenas no fue necesario elaborar conceptos o definiciones, prefiriendo el uso de 
metáforas o asociaciones de imágenes. De otro modo, ¿cómo podríamos entender que 
desarrollaran un lenguaje matemático tan preciso y no hicieran lo mismo para el lenguaje 
ordinario? La lengua náhuatl es asociativa, lo cual significa que una palabra se forma de 
la unión de otras palabras que dan una idea global aproximada. Por ejemplo, la palabra 
tonalpohualli se forma a partir de las palabras hualli, que significa cuenta y de tonal (li) 
que designa día o destino. 
 

                                                           
30 Didible, Charles: El antiguo sistema de escritura mexicano, citado por León-Portilla en Los antiguos mexicanos, p. 55. 



 77 

Los sabios indígenas entendieron que el mundo que conocemos es sólo una descripción, 
pero también comprendieron que es una representación entre otras, que lo que vemos o 
conocemos no es lo único existente, que hay un transmundo, el cual sólo se atisba, sólo 
se intuye, pero que es más real que éste, nuestro mundo físico, porque no sólo lo abarca 
sino lo fundamenta y le da sentido. Por tanto, una definición, aquí en la Tierra, no tiene 
mayor sentido que la intuición, vía imágenes y metáforas, del mundo verdadero. 
 
Nuevamente otra diferencia significativa: el pensamiento occidental supone como 
realidad lo verificable, lo definible a través de la razón y el pensamiento náhuatl admite 
esta realidad como reflejo o parte de otra, de la cual sólo nos llegan imágenes captadas 
por la intuición. Occidente preconiza la certeza; la antigua América, más modestamente, 
admite y se deja guiar por la creencia. Mientras Occidente exige pruebas, los sabios 
indígenas reconocen que el entendimiento es limitado y que, por otra parte, el 
conocimiento no tendría por qué dárseles en su totalidad. 
 
Para los pensadores nahuas un sistema de símbolos que mutuamente reflejan colores, 
tiempos y espacios orientados, astros, dioses, hechos históricos, todos relacionados 
entre sí, en una implicación recíproca, continua y cambiante, conformando diversos 
aspectos de un todo. Por esto su lenguaje “puede ser caracterizado como un instrumento 
de transmisión de asociaciones tradicionales, de bloques, si se quiere, de enjambres de 
imágenes”31. 
 
La concatenación espacio-tiempo es fundamental para el pensamiento náhuatl. Es la 
superposición de elementos, la fugaz coincidencia entre astros y días, rumbos y colores, 
lo que permite, entre otras cosas, la explicación del destino. La especialización del 
tiempo, en cuatro rumbos y diversos planos, es lo que posibilita el movimiento y, por 
tanto, la existencia. “Este mundo puede compararse a una decoración de fondo sobre la 
cual varios filtros de luz siguiendo indefinidamente un orden inalterable. En un mundo 
semejante, no se concibe el cambio como el resultado de un devenir más o menos 
desplegado en duración, sino como una mutación brusca y total; hoy es el Este quien 
domina, mañana será el Norte; hoy vivimos todavía en un día fasto y pasaremos sin 
transición a los días nefastos nemontemi. La ley del mundo es la alternancia de 
cualidades distintas, radicalmente separadas, que dominan, se desvanecen y 
reaparecen eternamente”32. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
31 Soustelle, Jacques, citado por León-Portilla en La filosofía náhuatl, p. 236. 
32 Soustelle, Jacques: La Pensée Cosmologique des Anciens Mexicains, citado por León-Portilla en La filosofía náhuatl, p. 123. 



 78 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
Contesta lo que se te pide a continuación. 
 
1. ¿Cómo consideran a la razón en Occidente y en la filosofía europea? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
2. ¿Cuál es la diferencia entre el pensamiento occidental y el náhuatl? ¿La escritura que 

importancia tiene? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
3. ¿Se les considera filósofos a los sabios nahuas o tlamatinime? ¿Por qué? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

 
4. ¿Al considerar el conocimiento como producto de la tradición, cómo lo conservaban 

los nahuas? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
5. La concanetación espacio-tiempo es fundamental para los nahuas ¿Por qué? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 



 79 

     

 E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A  
 

     
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PENSAMIENTO FILOSÓFICO NÁHUATL 

LA CONCEPTUALIZACIÓN DE LA REALIDAD 

CONOCIMIENTO 
PRÁCTICO 

MANEJO DEL DISCURSO POR 
MEDIO DE IMÁGENES 

CONTENIDO SIMBÓLICO 

METÁFORAS O ASOCIACIONES SIMBÓLICAS 

TRASMUNDO DE LO REAL Y VERDADERO 

LA REALIDAD ENTONCES ES LA IMAGEN DE OTRA REALIDAD, CAPTADA POR LA INTUICIÓN 

CONCATENACIÓN ESPACIO-TIEMPO 

se basa en 

a través de 

y el 

lo importante es 

haciendo uso de 

acerca de 

en donde 

esto es la 



 80 

2.2.2  QUEHACER FILOSÓFICO NÁHUATL 
 
Cuando uno se pregunta cómo son las cosas y cuáles son sus cualidades, se está muy 
cerca del terreno de la ciencia. Pero si se cuestiona al ser acerca de éstas mismas 
cosas, se incursiona en el terreno de la Filosofía. Un saber responde al comportamiento, 
el otro pretende explicar cómo es posible dicho comportamiento. 
 
Los pensadores nahuas se preguntaron por el ser, origen y destino del Universo del 
hombre. No sólo se interesaron por registrar los acontecimientos, el devenir de astros, 
pueblos e individuos, sino que pretendieron comprender por qué los sucesos se 
desarrollaban de tal forma. También se dieron cuenta de que responder a las preguntas 
del sentido y de la finalidad, era posible únicamente en relación con “el más allá” y la 
divinidad. 
 
La preocupación filosófica náhuatl no se conformó con describir la acción humana, trato 
de ir a la raíz, al meollo de este actuar. Lo fundamental fue dilucidar cuál era la verdad 
del hombre; es decir, cuál era su destino siendo, como es, un ser que está de paso por la 
Tierra. 
 
Los náhuas, como su concepción cósmica, donde todo se encuentra relacionado y 
superpuesto entre sí, admiten que el hombre, como otro ser viviente más, incluida en 
esta categoría cualquier manifestación de la vida, como la Tierra o el viento, no está 
desconectado de los demás acontecimientos y obedece al ordenamiento superior que es 
el designio divino. 
 
Podría pensarse que el hacer depender al hombre de fuerzas externas a él, como la 
divinidad, nos lleva a una explicación irracional o arbitraria. Esto no necesariamente es 
así. El problema de Dios y sus diversas manifestaciones es el problema filosófico por 
excelencia. Sólo una parte de la humanidad preconiza su independencia y 
autosuficiencia; la otra acepta la subordinación por fuerzas que la rebasan. Ambas 
explican, a su modo, qué es el hombre y cuál es su sentido en esta Tierra, sin que hasta 
el momento se reconozca la superioridad de alguna de las dos posturas. 
 
Esto también se aplica a lo que se ha denominado “explicación mítica”. Se dice que 
atribuir cualidades humanas a elementos naturales significa poco desarrollo intelectual o, 
en el mejor de los casos, se considera pensamiento no filosófico (por ser “irracional). Sin 
embargo, el pensamiento indígena entiende que la materia está “sostenida” por el 
principio de la vida. Siendo que los seres no la generan en sí, sino que les es dado, la 
vida es, lógicamente, un principio divino. Por tanto, cualquier manifestación de vida, 
incluido el hombre, contiene en sí lo divino. No hay entonces diferencia, superioridad o 
inferioridad, entre los seres y sus atributos. Todos conforman al Universo, siendo éste un 
conjunto de seres vivos, cuya vida individual no sólo es respetable sino venerable porque 
cada ser es una instancia de Dios. Cada ser tiene su ordenamiento y autonomía propios, 
pero se articular por la legalidad cósmica. De ahí que la Tierra, el Sol, el tiempo, etc., 
tengan cualidades similares a las del hombre o a las de cualquier otro sujeto cósmico. 
Todo ser del Universo posee voluntad e historia propia en tanto cumple el mandato 
divino. 



 81 

En este sentido, los sabios náhuas no “adoraban” a los elementos naturales como 
erróneamente se cree. Ellos reconocían que la Naturaleza y sus elementos eran 
sagrados al participar de lo divino y por ello se referían a éstos con el simbolismo propio 
de la divinidad33. 
 
Entender el designio divino, fue la preocupación central de los sabios indígenas; llegar al 
fundamento del hombre y del Universo, a lo que sustenta y da cimiento, significaba para 
ellos lo verdadero. “Verdad” en náhuatl es neltiliztli, vocablo derivado de tlanelhuatl que 
designa “raíz”. Nelhuayotl se refiere al cimiento o fundamento. 
 
Por esto, acceder a la verdad es privilegio de unos cuantos hombres, de los que 
entienden lo esencial. Así lo reconocen los nahuas, quienes se guían por aquellos que 
“saben de las cosas”. El tlamatini es el conocedor de las cosas u hombre de 
conocimiento, porque él es quien conoce el tlaltipac o “lo que está sobre nosotros” y el 
topan o mictlan (“la región de los muertos”). 
 
El hombre de conocimiento es quien puede llamarse: 
 
 
 
 
 
 
Los tlamatinime son los sabios o filósofos, los hombres de la palabra, de la tinta roja y 
negra con las que el conocimiento se apunta en los códices. Por eso ellos son quienes 
pueden orientarnos, sirviéndonos de tetezcaviani o espejo frente al cual se nos revela 
nuestro verdadero rostro, posibilitando el conocernos a nosotros mismos. El tlamatini es 
te-ix-cuitiani, quien a los otros una cara hace tomar; te-ix-tomani, quien a los otros una 
cara hace desarrollar (la cara de lo verdaderamente humano). 
 
Así vemos como “filósofo”, es más que un concepto, es una imagen, por eso tlamatini 
tiene varios sentidos. En el Códice Matritense, redactado a partir de los indígenas 
“informantes” del padre Sahagún, a quien debemos gran parte del conocimiento de 
nuestros antepasados, se muestra, mediante imágenes, la función del sabio náhuatl o 
tlamatini: 
 

El sabio: una luz, una tea, una gruesa tea que no ahuma. 
Un espejo horadado, un espejo agujereado por ambos lados. 
Suya es la tinta negra y roja, de él son los códices, de él son los códices. 
El mismo es escritura y sabiduría. 
Es camino, guía veraz para nosotros. 
Conduce a personas y a las cosas, es guía en los negocios humanos. 
El sabio verdadero es cuidadoso (como un médico) y guarda la tradición. 
Suya es la sabiduría transmitida, él es quien enseña, sigue la verdad. 
Maestro de la verdad, no deja de amonestar. 
Hacen sabios los rostros ajenos, hace a los otros tomar una cara (una 
personalidad). 
 

                                                           
33 La Tierra es, por ejemplo, Tonantzin, “nuestra sagrada madrecita”. Incluso, cuando se refieren a otros elementos también 
reconocen su jerarquía sagrada. Así, hay nombres nahuas como Atzinameyalli que significa “venerable agüita de manantial”, 
por citar sólo algunos ejemplos. 

Tla                                            mati                                          ni 
 
cosas                                     él sabe                                    el que   



 82 

Se fija en las cosas, regula su camino, dispone y ordena. 
Aplica su luz sobre el mundo. 
Conoce lo (que está) sobre nosotros (y), la región de los muertos. 
(Es hombre serio). 
Cualquiera es confortado por él, es corregido, es enseñado. 
Gracias a él la gente humaniza su querer y recibe una estricta enseñanza. 
Conforta el corazón, conforta a la gente, ayuda, remedia, a todos cura. 

 
Códice Matritense 
(Informantes de Sahagún) 

 
 
Es fray Bernardino de Sahagún (1499-1590) quien rescató innumerables conocimientos 
indígenas. A 26 años de la conquista, se preocupó por conservar la tradición oral de los 
antiguos mexicanos. Además de los códices, los indígenas usaron la tradición oral para 
preservar su conocimiento; utilizando técnicas memorísticas recordaban lo que 
aprendían en escuelas como el Calmecac o Tepochcalli. Sahagún, con ayuda de 
indígenas intérpretes, recopiló el conocimiento antiguo mediante códices bilingües (casi 
todos ellos se encuentran en Europa), rescatando conocimientos religiosos, de gobierno, 
filosóficos, morales y de costumbres. 
 
Hombres ilustres como Boturini, Clavijero, Francisco del Paso y Troncoso, Orozco y 
Berra, entre otros, fueron quienes por primera vez se preocuparon por reunir manuscritos 
y códices, e interpretarlos, resumirlos y ordenarlos. Pero son los doctores Ángel María 
Garibay y Miguel León-Portilla quienes más han difundido el pensamiento náhuatl. 
Reconocer la importancia de este tema y su status filosófico se debe, en gran medida, al 
trabajo de estos investigadores. 
 
La difusión de los trabajos de Miguel León-Portilla ha hecho del pensamiento náhuatl 
tema obligado del estudiante de Filosofía. Por ello, este capítulo es producto del esfuerzo 
de estudiosos que como él, en lucha contra la tendencia intelectual, han sabido valorar la 
inmensa herencia de los antepasados indígenas. 
 
Analicemos otros aspectos de la cultura náhuatl, tanto o más importantes que el mito, 
como son la concepción del conocimiento, educación, sus valores y su relación con el 
arte y la vida. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 83 

     

 A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N  
 

     
 
En base a lo que leíste contesta lo siguiente. 
 
1. ¿A qué se le denomina explicación mítica? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

 
2. ¿En que se basa el pensamiento indígena? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

 
3. ¿Cuál era la preocupación central de los sabios nahuas? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
 
2.2.3  CONOCIMIENTO 
 
Ante la fugacidad de la vida cabe preguntarse por el sentido de nuestro breve paso aquí 
en la Tierra. Reflexionar sobre la raíz, la verdad de la existencia que transcurre tan 
apresuradamente como un sueño. 
 

¿Acaso algo de verdad hablamos aquí...? 
Sólo es como un sueño, sólo nos levantamos de dormir, 
sólo decimos aquí sobre la tierra... 

Cantares mexicanos 
 
In Tlaltícpac, “Sobre la Tierra”, no hay nada que permanezca: 
 Lo dejó dicho Tochichitzin, 
 lo dejó dicho Coyolxauqui: 
 sólo venimos a dormir 
 sólo venimos a soñar, 
 no es verdad, no es verdad que venimos a 
 vivir sobre la Tierra: 
 cual cada primavera de la hierba,  
 así es nuestra hechura: 
 viene y brota, viene y abre corolas nuestro corazón, 
 algunas flores echa nuestro cuerpo: ¡se marchita! 

Cantares mexicanos 
 



 84 

¿Es entonces, ésta la vida? ¿Es este breve momento, en verdad, la vida? 
¿Es verdad que se vive sobre la Tierra? 
No para siempre en la Tierra: sólo un poco aquí. 
Aunque sea de jade se quiebra 
aunque sea de oro se rompe, 
aunque sea plumaje de quetzal se desgarra, 
no para siempre en la Tierra: sólo un poco aquí. 

Nezahualcóyotl 
Cantares mexicanos 

 
 
De poco sirven los logros materiales del hombre, pues también perecen. La gloria 
personal, la riqueza y el poder transcurren y se pierden en el tiempo. 
 
“Ido que seas de esta presente vida a la otra, oh rey Yoyotzin, vendrá tiempo en que 
serán deshechos y destrozados tus vasallos, quedando todas tus cosas en las tinieblas 
del olvido... Porque en esto vienen a parar los mandos, imperios y señoríos, que duran 
poco y son de poca estabilidad. Lo de esta vida es prestado, que en un instante hemos 
de dejar...”34 
 

¡Con este canto es la marcha 
a la región del misterio! 
Eres festejado, 
divinas palabras hiciste, 
¡pero has muerto...! 

Cantares mexicanos 
 
 
Ante la preeminencia de la muerte, ¿qué tiene sentido?, ¿qué es lo verdadero? Para los 
nahuas lo verdadero es el conocimiento del fundamento, de la divinidad. Los demás 
saberes son útiles, y así lo demuestra el gran desarrollo político y cultural náhuatl, pero 
el verdadero saber es el que no está sujeto a la destrucción del paso del tiempo. Por eso 
los tlamatinime son los que se ocupan del conocimiento divino, sobrepasando los límites 
de la realidad material. Oir a Dios, al que sostiene el Universo, al dador de la vida, es la 
tarea del tlamatinime. El puente entre el hombre y Dios se establece no con la razón sino 
con la poesía, y es a través de la concatenación de imágenes que el hombre puede 
atisbar la divinidad; entenderla racionalmente rebasaría las posibilidades humanas. Cada 
tlamatini busca en su interior, ve, intuye, de algún modo, al dador de vida. Su imagen la 
expresa metafóricamente a partir de “flores y cantos”, es decir, de la poesía. 
 
 

Así habla Ayocuan Cuetzpaltzin 
que ciertamente conoce al dador de la vida... 
Allí oigo su palabra, ciertamente de él, 
al dador de la vida responde el pájaro cascabel. 
Anda cantando, ofrece flores, ofrece flores. 
Como esmeraldas y plumas de quetzal, 
están lloviendo sus palabras. 

Cantares mexicanos 
 

                                                           
34 Poema antiguo citado por Ixtlilxóchitl, Fernando de Alba: Obras completas. Tomo II, pp. 235-236. 



 85 

La alocución in Xóchitl in Cuícatl, flor y canto, nos da la “imagen” de poesía. Los nahuas, 
a través de disfracismos proponen dos imágenes que se refuerzan entre sí para 
acercarnos a lo que se quiere decir. Nuevamente vemos que para los nahuas es 
imposible aprisionar una idea en un término. Recordemos que la lengua náhuatl es 
asociativa; une palabras, conjuntado ideas, dado como resultado un lenguaje de 
imágenes más que de conceptos35.    Para los nahuas la poesía, flor y canto, es un 
camino de conocimiento porque permite la introspección. Como producto que somos de 
la divinidad, ésta se encuentra inmersa en nosotros y habremos de llegar a ella mediante 
un proceso de búsqueda interior. En forma similar a lo que Sócrates llamaría “conócete a 
ti mismo”, los sabios nahuas buscan una verdad propia, la cual, obviamente, no puede 
ser igual para todos, y no puede ser objetiva como se espera de otras posturas 
filosóficas. 
 
La respuesta quizás no sea verdadera, en palabras nahuas: ach ayac Nelly int iquitohua 
nican (puede que nadie diga la verdad en la Tierra), mas el camino del conocimiento, el 
de flores y canto, es el único verdadero. “Porque, en cualquier forma, la verdadera 
poesía implica un peculiar modo de conocimiento, fruto de una auténtica experiencia 
interior, o si se prefiere, resultado de una intuición. La poesía viene a ser entonces la 
expresión oculta y velada, que con las alas del símbolo y la metáfora, lleva al hombre a 
balbucir y a sacar de sí mismo lo que en una forma misteriosa y súbita ha alcanzado a 
percibir”36. 
 
La verdadera poesía embriaga al hombre, sacándolo de sí, llevándolo al lado de lo 
divino. La poesía conduce al conocimiento por revelación, por eso la poesía es 
simbolismo y metáfora37. 

 
Sacerdotes, yo os pregunto: 
¿De dónde provienen las flores que embriagan al hombre? 
¿El canto que embriaga, el hermoso canto? 

Cantares mexicanos 
 

Sólo provienen de su casa, del interior del cielo, 
sólo de allá vienen las variadas flores... 
Donde el agua de flores se extiende, 
la fragante belleza de la flor se refina con negras 
verdecientes flores y se entrelaza, se entreteje; 
dentro de ellas canta, dentro de ellas gorjea el ave quetzal (el 
ave divina). 

Cantares mexicanos 
 
“Comenzó entonces un intento de dar con el camino que conduce a decir palabras 
verdaderas en la Tierra. La vía religiosa de los sacrificios y ofrendas es desechada 
porque el Dador de la vida se muestra siempre inexorable. No era tampoco el raciocinio, 
o la pretendida adecuación del pensamiento con la realidad de las cosas la manera 
como se podía responder al problema. Y esto porque si aquí ‘todo cambia, perece y es 
como un sueño’, siempre quedará sin una respuesta segura la eterna pregunta de los 
nahuas sobre el más allá: ‘¿Cuántos dicen si es o no verdad allí?’ 
 
                                                           
35 Esto nos permite entender por qué los antiguos nahuas no necesitaron desarrollar una escritura exclusivamente fonética, 
siendo la ideográfica más adecuada para ellos. 
36 León-Portilla: La filosofía náhuatl. Pp. 143-144. 
37 Heidegger, el filósofo alemán, recuerda que “metá-fora” y “meta-física” tienen en el fondo y raíz una sola función: poner las 
cosas más allá (meta), “plus ultra”. Citado por León-Portilla, en La filosofía náhuatl. 



 86 

Llegaron así los tlamatinime al borde mismo de la duda universal, que condujo a algunos 
de ellos a una posición de resignado “epicureismo” en la que se afirma que lo único 
valioso es gozar y alegrarse un poco en la Tierra. 
 
Más frente a esta actitud de desesperanza intelectual, apareció al fin, conscientemente, 
la que llegó a ser respuesta característica de los tlamatinime al problema del 
conocimiento meta-físico. Se trata de una especie de intuición salvadora. Hay un modo 
único de balbucir de tarde en tarde lo verdadero” en la Tierra. Éste es el camino de la 
inspiración poética; ‘flor y canto’. A través de metáforas, concebidas en lo más hondo del 
ser, o tal vez ‘provenientes del interior del cielo’, “con flores y cantos, es como puede 
apuntarse de algún modo, a la verdad”38. 
 
 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
El siguiente es un ejemplo de “Flor y canto” donde el poeta se pregunta por el sentido de 
la vida de los hombres ante la inevitable muerte. Léelo y contesta las preguntas que se 
encuentran al finalizar el poema. 
 

¡Oh tú, dueño de cuanto nos rodea! 
 
¡Oh tú, dueño de cuanto nos rodea!, oh tú, el que está junto a todo! 
Te damos homenaje: nada es desdichado junto a ti, 
oh dador de la vida, tú, cual flores, nos estimas 
sólo nos marchitamos nosotros, tus amigos. 
Tú los vas destrozando como a las esmeraldas, 
y también cual pinturas los vas borrando tú: 
todos se van unidos al Reino de los Muertos, 
allí, donde está el sitio de todos nos perdemos. 
¿En qué nos valoras, oh dios? 
Así vivimos y así también morimos. 
¿A dónde vamos a perdernos, nosotros, tus vasallos? 
¿Dónde iremos al fin? 
Lloro, pues cuando sientes hastío, dador de la vida, 
las esmeraldas se quiebran, las plumas finas se desgarran. 
Tú te estás mofando: ¡nada somos, en nada nos estimas, 
nos destruyes aquí! 
Todo florece en tu solio y en tu trono: 
la nobleza en medio de la llanura, 
la realeza, el señorío, se entrelazan con tus flores: 
¡son flores que amarillean! 
Nada de cierto decimos sobre la tierra, 
oh dador de la vida, cual en un sueño dormitamos, 
cual si durmiéramos hablamos: 
nada cierto decimos sobre la tierra. 
Aunque esmeraldas se nos dieran, 
aunque perfumes tuviéramos, 

                                                           
38 León-Portilla, La filosofía náhuatl, p. 319. 



 87 

aunque con sartales de flores te rogáramos, 
nada cierto diríamos de ti. 
No viva yo altaneramente, antes bien, sea sufrido 
en presencia del que da la vida: 
¡él nos da placer, y él nos muda, 
despojándonos de su poder, de su fama y de su gloria, 
aquí, en la tierra! Sabedlo todos juntos: 
yo tengo que dejaros, oh amigos míos. 
Nadie tiene poder en su presencia: 
poco a poco nos despoja de su poder y de su gloria: 
sabedlo todos juntos: un día dejaremos la tierra. 

Anónimo. 
 
 
1. ¿Por qué se rinde homenaje al “dueño de cuanto nos rodea”, aún cuando nos quita la 

existencia? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
2. ¿El autor conocía el sentido de la vida del hombre? ¿Lo conoces tú? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
3. Si así es, ¿cómo podrías explicarlo? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
4. Según el autor, ¿cuál es el destino del hombre? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
5. ¿En qué sentido las preguntas anteriores son ejemplos de la problemática filosófica? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 



 88 

6. ¿Para los nahuas qué es lo verdadero? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
7. ¿Por qué para los nahuas es imposible aprisionar una idea en un término? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
 
 
2.2.4  EDUCACIÓN 
 
Antes de estudiar el tema de educación entre los nahuas intenta dar respuesta a las 
siguientes preguntas: ¿cómo defines la educación que recibes en la actualidad?, ¿qué 
entiendes por personalidad?, ¿cómo entiendes el concepto destino?, ¿qué significa para 
ti el concepto tradición? 
 
Como hemos visto, la Filosofía, según los nahuas, no es un quehacer meramente 
especulativo, propio para la disertación racional, sino un conocimiento práctico, obtenido 
de la más honda introspección, que les permitía “humanizarse” para lograr en esta tierra 
un vivir recto y, por ende, una mayor cercanía con la divinidad. 
 
El principio divino está, como ya se mencionó, dentro de nosotros. La Filosofía, es decir, 
el conocimiento práctico del camino de flores y canto nos conduce hacia ella. Los sabios 
o tlamatinime enseñaban que ésta era la vía hacia lo verdadero: El hombre lleva en sí, 
en los más íntimo de su ser, una parte divina; si se accede a ella, ésta le aconsejará o 
guiará a la verdad. Así lo enseña Quetzalcóatl, el primer sabio tolteca. En “La leyenda de 
los Soles”, al referirse a la creación del hombre, en el Quinto Sol, se apunta: 
 
Quetzalcóatl se cayó en el hoyo (el que Mictlantecuhtli había mandado hacer para 
impedir que se robara los huesos preciosos que daría origen al hombre), se tropezó y lo 
espantaron las codornices. Cayó muerto y se esparcieron los huesos preciosos que 
mordieron y royeron las codornices. Más tarde Quetzalcóatl resucita, se aflije y pregunta 
a su nahual: ¿Qué haré nahual mío?39 
La verdad está dentro de cada hombre, encontrarla es el propósito de la educación y de 
los sabios o tlamatinime. Comprender el verdadero “yo”, el “yo” interno, el que conoce y 
sabe, implica un proceso rígido y riguroso de enseñanza. 

                                                           
39 Nahual debe entenderse como el doble interno, más sabio que la mente unida al cuerpo. “Nahualli: ser que habita en el 
cuerpo sin abandonarlo nunca. Es sumamente inteligente y siempre despierto. Cuando la voluntad, la inteligencia y la memoria 
duermen, lo que sucede cuando el individuo está durmiendo o dedicado a trabajos rutinarios, el Nahualli cuida al cuerpo y en 
caso necesario le dicta órdenes que el cuerpo obedece precipitadamente. El Nahualli es consultado cuando la inteligencia 
carece de datos para establecer relaciones entre el presente y el futuro, y éste responde siempre, la mayoría de las veces 
acertadamente”. Gómez Alonso, Paula: Filosofía náhuatl, p. 40. 



 89 

Para los náhuas educar no era simple, sino una actividad tan elaborada y refinada que 
se le reconoce como un arte. El Tlacahuapahualiztli o arte de criar y educar hombres, era 
el arte de darles un rostro y un corazón: in ixtli, in yóllotl. Un disfracismo más que indica 
que una persona es: ix-tli, un rostro, una personalidad propia que le distingue de los 
demás y yóllotl, un corazón, principio de vida que lo impulsa, como un anhelo de 
búsqueda.40 
 
“Hay que añadir, para juzgar en todo su valor la concepción náhuatl de persona, que 
ésta se nos presenta en estrecha armonía con lo que se ha descubierto acerca del 
carácter intuitivo del pensamiento de los tlamatinime. No es una definición a base de 
género y diferencia específica. Es una mirada viviente, que a través de un rostro, apunta 
a la filosofía interna del hombre y que en el palpitar del corazón descubre 
simbólicamente el manantial del dinamismo y el querer humano. Como consecuencia de 
esto, encontramos que la idea náhuatl del hombre, en vez de ser cerrada y estrecha, 
abre el camino a la educación concebida como formación del rostro de los seres 
humanos y como humanización de su querer. Tan llegó a ser esto una idea hondamente 
arraigada en el educador náhuatl, que se le llamó te-ix-tlamachtiani “el que enseña a los 
rostros de la gente”: 
 

El que hace sabios los rostros ajenos, 
hace a los otros tomar una cara, 
los hace desarrollarla... 
pone un espejo delante de los otros, los hace 
cuerdos, cuidadosos, 
hace que en ellos aparezca una cara... 
Gracias a él la gente humaniza su querer 
y recibe una estricta enseñanza... 

 
 
En este sentido, enseñar a ‘tomar rostro’ y ‘humanizar el querer’ de sus educandos era la 
meta buscada por los maestros en los Calmecac. Y es que sólo formando un auténtico 
rostro y corazón en cada hombre, podría éste escaparse del sueño de Tlaltípac, para 
llegar a dar con su propia verdad. Únicamente así encontrará al fin la senda que conduce 
a ‘lo verdadero en la Tierra’, a la respuesta con flores y cantos que ofrece un velado 
sentido al misterio de vivir y sufrir en Tlaltípac (sobre la Tierra)41. 
 
La educación era una de las metas más importantes para los nahuas: “Ninguna cosa, 
dice el padre Acosta, me ha admirado más ni parecido más digna de alabanza y 
memoria que el cuidado y orden que en criar a sus hijos tenían los mexicanos. En efecto, 
difícilmente se hallará nación que en tiempo de su gentilidad haya puesto mayor 
diligencia en este artículo de la mayor importancia para el Estado”42. 
 
Dos eran las finalidades de la educación: desarrollar la personalidad y preparar la vida 
comunitaria. “En la tensión de los polos extremos, individuos y sociedad, la cultura de 
Anáhuac halló un justo equilibrio”43. 
 
                                                           
40 Yóllotl comparte la misma raíz de ollin (movimiento). En este punto es interesante apreciar la semajanza entre la idea náhuatl 
de corazón y la latina de alma (ánima, lo que hace o permite el movimiento). En ambos casos, yóllotl y alma refieren el impulso 
vital. 
41 León-Portilla: La filosofía náhuatl, p. 192. 
42 León-Portilla: Los antiguos mexicanos, p. 186. 
43 Clavijero, Francisco Javier: Historia de México, tomo III, p. 196: citado por León-Portilla, en La filosofía náhuatl, p. 222. 



 90 

Ambos aspectos se desarrollaban desde el nacimiento del niño. En primer lugar se 
consultaba a los sacerdotes y adivinos para que examinasen sus tonalámatl o libros 
adivinatorios, basados, a su vez, en el tonalpohualli o calendario adivinatorio. Así 
diagnosticaban, según la concatenación de espacio y tiempo, el destino del recién 
nacido. Los antiguos mexicanos suponían que habiendo una interdependencia cósmica, 
el ser humano también estaba sujeto a ella. Esto era el destino. 
 

De allá cae nuestro destino, 
cuando es puesto, 
cuando se escurre al niñito. 
De allá vienen su ser y destino, 
en su interior se mete, 
lo manda el Señor de la dualidad. 

Informantes de Sahagún. 
 
 
Sin embargo, el destino no era absolutamente determinante sino tan sólo propicio. La 
educación era la que forjaba el carácter o voluntad para ser “merecedor” de él. No 
bastaba nacer bajo signos propicios del arte, por ejemplo, había que educarse 
estrictamente para ganarse el nombre de artista. 
 
Libertad no significaba para los sabios indígenas “hacer lo que venga en gana”, sino 
realizar de manera impecable lo que se tiene que hacer. De tal manera, uno sólo es libre 
de escoger entre ser “merecedor” del propio destino o ser simplemente un mediocre. 
 

Vivía alegremente, estaba contento, 
en tanto que tomaba en cuenta su destino, 
o sea, en tanto que se amonestaba a sí mismo, 
y se hacía digno de ello. 
Pero el que no se percataba de esto, 
sino lo tenía en nada, 
despreciaba su destino, como dicen, 
aún cuando fuera cantor 
o artista, forjador de cosas, 
por esto acababa con su felicidad, la pierde (no la 
merece). 
Se coloca por encima de los rostros ajenos, 
desperdicia totalmente su destino. 

Cantares mexicanos 
 
 
Decidir no significa escoger arbitrariamente, sino poner el espíritu en orden impecable, 
hacer todo lo posible por ser digno del conocimiento y del poder. 
 



 91 

Los padres preocupados por esto inculcaban en sus hijos el autocontrol, en náhuatl 
monotza o control y fortaleza sobre sí mismo. Son el rigor y la austeridad los que 
conllevan al dominio de sí. Por ello las prácticas de autosacrificio: punzamientos con 
espinas de maguey, trabajos a las primeras horas del día, faenas domésticas desde la 
más temprana edad, frugalidad del alimento, estaban encaminadas a alcanzar el ideal 
náhuatl de hombre verdadero: 
 

El hombre maduro: 
un corazón firme como la piedra, 
un rostro sabio. 
Dueño de una cara (personalidad),  
de un corazón, 
hábil y comprensivo. 

Informante de Sahagún. 
 
 

El respeto y el trabajo, valores fundamentales en la educación náhuatl, también 
posibilitaban el dominio de sí. Conocedores del destino, los nahuas entendían la 
preeminencia del orden. Sabían que la existencia no empezaba con el nacimiento del 
individuo y que éste se encontraba dentro de una legalidad prestablecida. Respetaban 
tanto la legalidad universal como la social, así como a sus conocedores. La tradición, es 
decir, la sabiduría transmitida era especialmente estimada por ellos. 
 
In quállotl, lo bueno, es lo que puede ser asimilado, digerido, porque es conveniente y 
sano. Lo bueno se transmitía a través de normas aceptadas de manera natural, pues 
implicaban provecho para la gente. Tlamanitiliztli era el conjunto de cosas que deben 
permanecer, el uso o costumbre del pueblo, u ordenanzas que él guarda. Saber si algo 
era bueno dependía del beneficio o bienestar que acarreaba. Por eso “lo recto”, in 
yécyotl, se entiende como “lo que debe ser”. Rectitud es lo que está libre de excesos y 
desviaciones.44 

 
Todos estos conocimientos provenían de la tradición tolteca del pueblo náhuatl, de ahí la 
importancia de conservarlos. “Para los nahuas, el recuerdo de su pasado, la tinta negra y 
roja de sus códices, era la tea y la luz, la norma y guía que hacía posible encontrar el 
camino y mantener en pie, no ya a la ciudad, sino paradójicamente la Tierra misma”.45 
 
Respetar la tradición y el orden establecido significa, a su vez, respetar a la comunidad. 
Los padres indígenas, a sus hijos: 
 

Comenzaban a enseñarles: 
cómo han de vivir, 
cómo han de respetar a las personas, 
cómo se han de entregar a lo conveniente y recto, 
han de evitar lo malo, 
huyendo con fuerza de la maldad, 
la perversión a la avidez. 

Huehuetlatolli 
(pláticas de viejo) 

 

                                                           
44 Esta idea recuerda mucho la aristotélica del “justo medio”. 
45 León-Portilla, Los antiguos mexicanos, pp. 53-54. 



 92 

El hombre se “merece” a sí mismo también por el trabajo; éste es parte de su cometido 
en la Tierra. En la historia del Quinto Sol se relata: “Luego hicieron (los dioses) a un 
hombre y a una mujer: al hombre dijeron Uxumuco y a ella Cipactónall mandáronles que 
labrasen la tierra y que ella hilase y tejiese y que de ellos nacieran los macehuales (la 
gente) y que no holgasen sino que siempre trabajasen...”. Así les recuerdan los padres a 
sus hijos: 
 

Es conveniente, es recto: 
ten cuidado de las cosas de la tierra: 
haz algo, corta leña, labra la tierra, 
planta nopales, planta magueyes: 
tendrás qué beber, qué comer, qué vestir. 
Con esto estarás en pie (serás verdadero) 
con eso andarás. 
Con eso se hablará de ti, se te alabará. 

Huehuetlatolli 
 
Otro ejemplo del pensamiento indígena lo encontramos en su música. La emotividad e 
intuición son fundamentales en su ritmo. Los cantos y danzas indígenas mantienen un 
ritmo reiterativo para crear un estado de éxtasis que permite evocar imágenes y 
emociones fuera de la realidad material. Jorge Reyes, destacado músico e investigador 
mexicano, ha rescatado instrumentos y ritmos ancestrales creando una corriente, que 
algunos llaman “etnorock”, cuya característica es conjuntar imágenes y estructura 
musical. Tal vez has escuchado de él la melodía “Comala”; si no es así, consíguela y 
óyela con atención para que identifiques las características principales del arte indígena. 
 
 

     
 

A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
Para reafirmar los conocimientos adquiridos hasta aquí, responde lo siguiente. 
 
1. ¿Cómo consideraban la educación los náhuas y quién se encargaba de impartirla? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

 
2. ¿Por qué fue importante el desarrollo de la personalidad en la educación de los 

nahuas? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 



 93 

3. ¿En que consistía su preparación para la vida? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

 
4. ¿Qué entendían por libertad y decidir? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
 
2.2.5  ARTE 
 
Aún cuando éste es un mundo de dificultades, el hombre fortalece su rostro y corazón al 
prepararse para realizar su destino, al encontrar placer en aquello que hace. Tal es el 
privilegio del artista: 
 

“El verdadero artista todo lo saca de su corazón; obra con deleite, hace las cosas con 
calma, con tiento, obra como tolteca, compone cosas, obra hábilmente. Arregla las 
cosas, las hace atildadas, hace que ajusten”. 

Informantes de Sahagún. 
 
El artista es quien posee un “corazón endiosado” (yoltéotl) al ser un visionario, anhelante 
de comunicar las cosas divinas recibidas por inspiración. De esta manera, el arte, la 
educación y el conocimiento se basan en la inquisición personal, tlamatiliztli, pero 
también en la tradición histórica machiliztli. Como hemos visto, es de los toltecas que los 
pueblos nahuas reciben sus legados culturales. Tan es así que en náhuatl artista se 
designa “tolteca”. 
 

Estos toltecas eran ciertamente sabios, 
solían dialogar con su propio corazón. 

Informantes de Sahagún. 
 
El artista se acercaba a la divinidad, esforzándose por alcanzar lo más elevado de ella, la 
sabiduría. Los sacrificios y la abstinencia eran sólo un medio para llegar, pues lo más 
importante era la meditación dirigida a buscar el verdadero sentido del hombre y del 
mundo. Este es el logro de los toltecas –estirpe de sabio-, que difundieron el 
conocimiento entre las culturas americanas dando origen al conjunto de artes o ideales 
de la “toltecáyotl”. 
 
“La toltecayótl era repetir en pequeño la acción que engendra y concibe, y esto se 
entiende que estaba sujeto a la destrucción. Por eso el verdadero ideal era la 
sabiduría”.46 
 

                                                           
46 León-Portilla, Los antiguos mexicanos, p. 151. 



 94 

Al igual que la Filosofía el arte tenía un sentido social: “pretendía ante todo humanizar el 
corazón de la gente”, “hacer sabios sus rostros”, es decir, ayudarles a descubrir su 
verdad. 
 
El arte, lo más cercano al simbolismo divino, se manifiesta mediante objetos de uso 
diario: vestidos, adornos de oro y plata, utensilios de cerámica, e incluso en la edificación 
de casas y de las mismas ciudades. Así, lo nahuas trataban en lo posible de emular el 
orden divino, el orden universal. 
 

Los toltecas eran gente experimentada, 
todas sus obras eran buenas, todas rectas, 
todas bien hechas, todas admirables. 
Sus casas eran hermosas, 
sus casas con incrustaciones de mosaicos de 
turquesa, 
pulidas, cubiertas de estuco, maravillosas. 
Lo que se dice en una casa tolteca, 
muy bien hecha, obra en todos sus aspectos 
hermosa... 
Pintores, escultores y labradores de piedras, 
artistas de la pluma, alfareros, hilanderos, tejedores, 
profundamente experimentados en todo, 
descubrieron, se hicieron capaces 
de trabajar las piedras verdes, las turquesas. 
Conocían las turquesas, sus minas, 
encontraron las minas y el monte de la plata, 
del oro, del cobre, del estaño, del metal de la Luna... 

Informantes de Sahagún 
 
 
¿Recuerdas la melodía “Comala”? 
¿Qué sentiste al escucharla? 
¿Crees que a través del arte se pueden transmitir sentimientos? 
¿Qué tipo de pensamientos transmitían los nahuas a través del arte? 
 
 
Si terminaste la lectura del capítulo, lee con atención las siguientes reflexiones: 
 
El interés que desierta el conocimiento de cualquier manifestación cultural, hace volver la 
mirada hacia los antiguos mexicanos –desde un mundo convulsionado como el actual-, 
ya que implica una posibilidad de salvación de lo “humano”. 
La modernidad pone de manifiesto que la concepción, forjada desde el Renacimiento y 
sostenida hasta nuestros días, el hombre como hacedor de sí mismo y eje del mundo, 
paradójicamente, entrañaba una peligrosa deshumanización. 
 



 95 

El hombre moderno fincó su desarrollo en la planificación económica y en el desarrollo 
industrial. Así, las utopías, incluido el socialismo “científico”, buscaron la esencia del 
hombre en la transformación de la naturaleza para alcanzar el beneficio de la 
comodidad. Sin embargo, el hombre económico dio como resultado el hombre atrapado 
en la tecnología, el hacedor de máquinas se volvió esclavo de ellas. Nunca a tal grado 
de desarrollo del conocimiento científico correspondió una ignorancia popular tan 
extrema. 
 
Por lo cual el hombre se ha vuelto insaciable consumista. ¿Qué pedía el pueblo de los 
países comunistas? Libertad para elegir políticamente, pero, sobre todo, libertad de 
consumo. Y ¿qué consumimos los capitalistas?, drogas, pornografía, violencia, etc. Así 
el hombre actual, como un adolescente caprichoso, reniega de su pasado, de su 
tradición y costumbres, menosprecia a sus hermanos y hasta a Dios. 
 
La Filosofía contemporánea trata de recuperar al hombre. Los filósofos europeos se 
preguntan por “el otro” que puede estar en Dios o en los demás hombres. Dejan en claro 
que el principal problema de nuestro tiempo es la soledad existencial del individuo, lo 
cual nos obliga a trabajar más para “superarnos”, es decir, ganar más; pero a su vez, nos 
aleja de la familia, casa y amigos. La tecnología nos “facilita” la vida, pero nos hace 
abotagados e insensibles, es decir, estamos llenos de cosas, sin embargo hemos 
perdido la capacidad de disfrutar, de extasiarnos. Si salimos al campo lo hacemos 
acompañados de nuestro ruido y basura. Por lo tanto a mayor tecnificación social nos 
volvemos individualmente más inútiles. 
 
Habbermas, filósofo alemán de larga trayectoria filosófica, concluye que el hombre debe 
establecer una relación tal con la naturaleza que le permita comunicarse con ella. Esto 
mismo no sólo lo han sostenido los sabios indígenas de América, sino que lo han 
practicado siempre. 
 
Por esto la sabiduría náhuatl es una respuesta a la problemática de lo humano y es parte 
de la reflexión filosófica universal, ya que la Filosofía no sólo pregunta, sino que da 
respuesta para guiar la actuación consciente de la humanidad. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 96 

     
 

   A C T I V I D A D  D E  R E G U L A C I Ó N   
     

 
Contesta las siguientes preguntas. Si tienes duda de palabras cuyo significado no 
entiendas consulta el diccionario, o a tu asesor. 
 
1. ¿Consideras que la sociedad actual se ha deshumanizado? Argumenta tu respuesta. 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
2. ¿Qué alternativa propones para recuperar a la humanidad? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

 
3. ¿Cuál era el sentido social del arte para los nahuas? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
4. ¿De qué manera trataban de emular el orden divino los nahuas? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
5. ¿En la actualidad tendrá el mismo sentido social el arte? ¿Por qué? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
 
 
 
 
 
 



 97 

     

 E X P L I C A C I Ó N  I N T E G R A D O R A  
 

     
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

TODO SE 
ENCUENTRA 

RELACIONADO 

LO FUNDAMENTAL 

fue dilucidar 

‘CUAL ES LA VERDAD DEL HOMBRE 
‘CUÁL ES EL DESTINO 

quienes se preguntaron por el 

enmarcándose en 

TEMAS 

tales como 

EL CONOCIMIENTO LA EDUCACIÓN EL ARTE 

INSPIRACIÓN POÉTICA 
(FLOR Y CANTO) 

cuyos pensamientos se expresan a través de 

EL QUEHACER FILOSÓFICO NÁHUATL tiene una 

expresó una 

fue realizado por 

PREOCUPACIÓN FILOSÓFICA NÁHUATL LOS PENSADORES 
NAHUAS 

(TLAMATINIME) 

CONCEPCIÓN 
CÓSMICA 

donde 

METÁFORAS de 

HOMBRE 

UNIVERSO 

SER 



 98 

     
 

R E C A P I T U L A C I Ó N   
     

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PENSAMIENTO PREFILOSÓFICO NÁHUATL 

MITO COSMOGONÍA TEOGONÍA 

PENSAMIENTO NÁHUATL 

CONOCIMIENTO EDUCACIÓN ARTE 



 99 

     

 A C T I V I D A D E S  I N T E G R A L E S  
 

     
 
Resuelve los siguientes cuestionamientos que corresponden a este capitulo que 
terminastre de revisar. 
 
1. Menciona a qué se le denomina mito. 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
2. ¿Cuál es la diferencia entre pensamiento mítico y pensamiento filosófico? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
3. ¿En qué se basa el término antropomorfización? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
4. ¿Cuál es la diferencia entre el término tolteca y los términos azteca, maya, etc.? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 

 
5. ¿Qué heredaron los toltecas a la cultura náhuatl? 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
6. Menciona cuál es la diferencia entre ciencia y filosofía. 

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 



 100 

7. Menciona la diferencia entre un filósofo náhuatl y un filósofo occidental. 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
8. ¿Qué relación daba el pensamiento indígena a la materia (elementos naturales) con 

el principio de vida? 
_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________

_______________________________________________________________ 
 
9. Ante el desencanto indígena acerca del conocimiento eterno, sucedieron diversas 

premisas. Ordénalas en orden correcto: 
 
 

a)  El conocimiento meta-físico es falso. 
 

b)  Es preferible divertirse sobre la Tierra. 
 

c)  La Verdad es un eufemismo que se retrata en la poesía. 
 

d)  ¿Cuál es el objeto de la existencia? 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 101 

     

 A U T O E V A L U A C I Ó N  
 

     
 
A continuación te presentamos las posibles respuestas de la actividad anterior para que 
compares tus respuestas. 
 
1. Narración o relato fantástico 
 
2. El pensamiento filosófico náhuatl es una reflexión sobre su entorno, da un 

pensamiento analítico y crítico. Se preguntan por el origen del Universo, del hombre, 
de la vida, de la muerte, etc. y la característica esencial del pensamiento mítico es la 
antropomorfización, que es la conjunción de un fenómeno natural y rasgos humanos 
subjetivos personificados en un Dios. 

 
3. Por la relación del hombre con la naturaleza, para integrarse a ella, el hombre debe 

comprender el comportamiento de los ciclos, la relación de las plantas y los animales, 
entre la Tierra y el Cosmos. 

 
4. En sentido estricto, el término “tolteca” designa la sabiduría o al conjunto de hombres 

de conocimiento que mantiene, enriquecen y difunden la sabiduría y no una cultura o 
u pueblo en si, como es el caso de los mayas, aztecas, etc. 

 
5. La concepción del conocimiento, educación, sus valores y su relación con el arte la 

vida. 
 
6. Para los nahuas lo verdadero es el conocimiento del fundamento. 

El verdadero saber es el que no esta sujeto a la destrucción del paso del tiempo. 
 
7. Comparando la escritura náhuatl con la fonética –como la que usamos actualmente- 

podemos notar diferencia entre el pensamiento indígena y el occidental. Para el 
primero, la imagen, el contenido simbólico, es lo más importante; mientras que para el 
segundo, la precisión, la exactitud, es lo fundamental. 
El pensamiento occidental supone como realidad lo verificable, lo definible a través de 
la razón y el pensamiento náhuatl admite esta realidad como reflejo o parte de otra, 
de la cual sólo nos llegan imágenes captadas por la intuición. 

 
8. Atribuir cualidades humanas a elementos naturales significa poco desarrollo 

intelectual o, en el mejor de los casos, se considera pensamiento no filosófico. 
El pensamiento indígena entiende que la materia esta “sostenida” por el principio de 
la vida. Siendo que los seres no la generan en sí, sino que les es dado, la vida es, 
lógicamente, un principio divino. 

 
9. d) Cuál es el objeto de la existencia. 

a) El conocimiento metafísico es falso. 
c) La Verdad es un eufemismo que se retrata en la poesía. 
b) Es preferible divertirse sobre la Tierra. 

 



 102 

     
 

R E C A P I T U L A C I Ó N  G E N E R A L   
     

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

en relación a 

LA FILOSOFÍA 

EUROPA MEDIEVAL MÉXICO PRECOLOMBINO 

PROBLEMAS 

IDEOLÓGICO- 
POLÍTICO 

LA TEOLOGÍA 

GNOSEOLÓGICO 

SAN AGUSTÍN 
DE HIPONA 

SANTO TOMÁS 
DE AQUINO 

RELACIÓN 
IGLESIA-ESTADO 

-RELACIÓN ENTRE RAZÓN Y FE 
- CONOCIMIENTO 
-LOS UNIVERSALES 

EL PENSAMIENTO NÁHUATL 

PENSAMIENTO 
FILOSÓFICO 

PENSAMIENTO 
PREFILOSÓFICO 

PROBLEMAS 

TEOGONÍAS 

EL CONOCIMIENTO 

COSMOGONÍAS 

LA EDUCACIÓN 

EL ARTE 

de tipo 

aborda 

en 

se desarrolla en 

en relación a 

tales como 

planteados por 

que contiene 

expresados en que plantea 

abarcando 

MITOS 



 103 

     

 A C T I V I D A D E S  D E  C O N S O L I D A C I Ó N  
 

     
 
 
I. Para reafirmar tus conocimientos adquiridos en este fascículo contesta las siguientes 

actividades: 
 
 
1. Los fragmentos que a continuación te presentamos son partes de discursos de dos 

grandes pensadores: Nezahualcóyotl, en sus obras no hay posibilidad de certeza ni 
del ser de Dios, y Kant, la veracidad de la ciencia es incuestionable. ¿Qué otras 
diferencias encuentras entre estos pensadores? Si tienes dudas consulta a tu asesor 
o profesor. 

 
Pensamiento indígena Pensamiento europeo 

 
¿Eres tú verdadero (tienes raíz)? 
Solo quien todas las cosas domina, 
el Dador de la vida. 
¿Es esto verdad? 
¿Acaso no lo es, como dicen? 
¡Que nuestros corazones 
no tengan tormento! 
Todo lo que es verdadero, 
(lo que tiene raíz), 
dicen que no es verdadero 
(que no tiene raíz), 
El Dador de la vida 
sólo se muestra arbitrario. 
¡Que nuestros corazones 
no tengan tormento! 
Porque él es el Dador de la vida. 
 

Nezahualcóyotl 

 
Si la elaboración de los conocimientos 
pertenecientes al dominio de la razón llevan o 
no al camino seguro de una ciencia, es algo 
que pronto puede apreciarse por el resultado. 
Cuando, tras muchos preparativos y aprestos, 
la razón se queda estancada inmediatamente 
de llegar a su fin; o cuando, para alcanzarlo, se 
ve obligada a retroceder una y otra vez y a 
tomar otro camino; cuando, igualmente, no es 
posible poner de acuerdo a los distintos 
colaboradores sobre la manera de realizar el 
objetivo común; cuando esto ocurre se puede 
estar convencido de que semejante estudio 
está todavía muy lejos de haber encontrado el 
camino seguro de una ciencia: no es más que 
andar a tientas. Y constituye un mérito de la 
razón averiguar dicho camino, dentro de lo 
posible, aún a costa de abandonar como inútil 
algo que se hallaba contenido en el fin 
adoptado anteriormente sin reflexión. 
Que la lógica ha tomado este camino seguro 
desde los tiempos más antiguos es algo que 
puede inferirse del hecho de que no ha 
necesitado dar ningún paso atrás desde 
Aristóteles, salvo que se quieran considerar 
como correcciones la supresión de ciertas 
sutilezas innecesarias o la clarificación de lo 
expuesto, aspectos que afectan a la elegancia, 
más que a la certeza de la ciencia. 

Kant 

 
 



 104 

2. Relaciona las columnas. 
 
a) Relaciona el cosmos con el origen del 

mundo. 
 

(     )  Tonacatocutli  (Dios-señor) 
Tonacacihuatl (Dios-señora) 

b) Refiere el origen de los dioses. 
 
 

(     )  Cosmogonía 

c) Pareja primitiva divina que se denomina 
en la “Leyenda de los Soles”. 

 

(     )  Tláloc, Xochipilli,Quetzalcoátl 

d) Divinidades femeninas de la ”Leyenda 
de los Soles”. 

 

(     )  Teogonía  

e) Divinidades masculinas de la “Leyenda 
de los Soles”. 

(     )  Cihuacoatl, Coatlicue, 
Xochiquetzal, Chalchihuitlicue 

 
 
3. Relaciona las siguientes columnas. 
 
a) La filosofía humaniza al hombre y le permite… 
 

(    ) lo recto, lo que debe ser 

b) El propósito de la educación es encontrar dentro 
de sí mismo… 

 

(     ) del ideal de hombre 
verdadero 

c)   Para los nahuas la educación era un... 
 

(     ) libertad 

d) Asomar la verdad al rostro de las personas es... 
 

(     ) acercarse a la divinidad 

e) La educación de los nahuas era equilibrar... 
 

(     ) la verdad 

f) El destino del hombre quedaba inscrito desde el 
nacimiento en el... 

 

(     ) arte 

g) Hacer lo que venga en ganas es... 
 

(     ) humanizar 

h) Realizar impecablemente el deber es... 
 

(     ) desarrollo de la  
personalidad y 
socialización 

i) Según los nahuas, el autocontrol, rigor y 
austeridad permitían alcanzar… 

. 

 
(     ) calendario adivinatorio 

j) Para los nahuas, lo bueno dependía del beneficio 
o bienestar que acarreaba y eso era... 

 

(     ) no libertad 

 



 105 

II. Lee con atención los siguientes enunciados y escribe dentro del paréntesis la letra 
que corresponda a la respuesta correcta. 

 
1. Se puede decir que la Filosofía del medievo se caracteriza por un periodo que:   (     ) 
 

a) Se preocupó principalmente por el problema de Dios basándose en los sofistas. 
b) Interpretó al cristianismo apoyándose en la filosofía griega. 
c) Mostró gran interés en el hombre retomando aspectos importantes de la filosofía 

antigua. 
d) Interpretó el universo partiendo de la ciencia aristotélica. 

 
 
2. La principal preocupación de la Filosofía medieval era:                                         (     ) 
 

a) Elaborar una síntesis del pensamiento romano para que junto con el cristianismo 
formara una doctrina ortodoxa. 

b) Demostrar la existencia y atributos de Dios, del proceso creador y de la realidad 
creada mediante los datos de la experiencia. 

c) Recopilar lo mejor de varias doctrinas para crear la primera filosofía cristiana. 
d) Fomentar el conocimiento de varias doctrinas cristianas como condición para 

salvarse. 
 
 
3. ¿Cuál de los siguientes filósofos pertenece al periodo de apogeo de la época 

medieval?                                                                                                                (     ) 
 

a) San Agustín 
b) Sto Tomás de Aquino 
c) Guillermo de Occan 
d) Eckhart 

 
 
4. La filosofía de San Agustín es de gran trascendencia para la filosofía porque:      (    ) 
 

a) Dio solución a la problemática que se habían planteado sus antecesores, 
sentando las bases de la filosofía medieval. 

b) Ejerció gran influencia en la historia de la filosofía hasta nuestros días, sentando 
las bases del neoescolasticismo. 

c) Cristianizó, con aportaciones originales la filosofía de Aristóteles, ya que Dios era 
elemento fundamental de su filosofía. 

d) Fue el más digno representante de la filosofía antigua y ejerció gran influencia en 
el pensamiento Contemporáneo. 

 
 
5. ¿Cuál de las siguientes características distingue al periodo de formación en la 

filosofía medieval?                                                                                                  (     ) 
 

a) La unificación de la razón y la fe. 
b) La separación entre la razón y la fe. 
c) La distinción entre la razón y la fe. 
d) La oposición entre la razón y la fe. 

 



 106 

6. El pensamiento filosófico de la edad media se caracteriza por la influencia que tuvo 
la…                                                                                                                       (     ) 

 
a) Filosofía marxista. 
b) Religión cristiana. 
c) Ciencia moderna. 
d) Filosofía de los presocrático. 

 
 
7. En la filosofìa medieval el principal interés es:                                                     (     ) 
 

a) La ciencia. 
b) Justificar la verdad de la religión. 
c) Demostrar que la filosofía es una ciencia. 
d) Comunicar la filosofía de los presocráticos. 

 
 
8. La filosofía medieval se divide en dos periodos que son:                                    (     ) 
 

a) La Patrística y la Ciencia. 
b) La Patrística y la Filosofía. 
c) La Escolástica y la Patrística. 
d) La Filosofía y la Religión. 

 
 
9. Unos de los problemas centrales de la filosofía de San Agustín es:                    (     ) 
 

a) La Verdad. 
b) La Ideología capitalista. 
c) La Polis. 
d) La Matemática. 

 
 
10. Para San Agustín Fe y Razón:                                                                             (     ) 
 

a) Se oponen. 
b) Colaboran juntas para explicar la verdad cristiana. 
c) Son dos formas de amar a Dios. 
d) Son creación humana. 

 
 
11. San Agustín afirma que el propósito del conocimiento humano es la compresión de 

la…                                                                                                                       (     ) 
 

a) Filosofía platónica. 
b) Filosofía aristotélica. 
c) Ciencia pura. 
d) Verdad revelada. 

 
 



 107 

12. Para Santo Tomás de Aquino la fe tiene como objeto…                                      (     ) 
 

a) Los datos revelados por Dios. 
b) Estudiar la vida del hombre. 
c) Analizar la teoría filosófica. 
d) Investigar la ciencia 

 
 
13. Según Santo Tomás de Aquino la verdad es:                                                      (     ) 
 

a) Una manifestación humana. 
b) La correspondencia entre el entendimiento y las cosas. 
c) No existe es una mera ficción. 
d) Algo material. 

 
 
14. La sociedad azteca estaba dividida en dos clases sociales:                                (     ) 
 

a) Reyes y clérigos. 
b) Obispos y dioses. 
c) Nobles y plebeyos. 
d) Sacerdotes y religiosos. 

 
 
15. En la religión azteca existe un dios de la dualidad que se llama:                        (     ) 
 

a) Huitzilopochtli. 
b) Tláloc. 
c) Coyolxauhqui. 
d) Ometéotl. 

 
 
16. En el pensamiento prefilosófico del pueblo náhuatl el origen del universo se debe 

a…                                                                                                                        (     ) 
 

a) La razón divina. 
b) Los macehualtin. 
c) Cuatro periodos o soles. 
d) Los hombres. 

 
 
17. Según la cosmogonía náhuatl para que sé de la vida en la tierra es necesario que…. 

                                                                                                                              (     ) 
a) Los hombres jueguen pelota 
b) Los dioses se sacrifiquen 
c) El rey quiera 
d) Los sacerdotes conozcan las leyes 

 



 108 

18. Para los náhuas la vida procede de…                                                                  (     ) 
 

a) La muerte 
b) Los hombres 
c) El cosmos 
d) El sacerdote 

 
 
19. Los náhuas eran educados en el…                                                                      (     ) 
 

a) Santuario 
b) La iglesia 
c) Calmecac 
d) Palacio 

 
 
20. Los sabios o filósofos náhuas eran llamados…                                                   (     ) 
 

a) Sacerdotes 
b) Tepochcalli 
c) Citlali 
d) Tlamatinime 

 
 
21. Los náhuas expresaban su pensamiento filosófico mediante…                          (     ) 
 

a) Libros 
b) Obras de teatro 
c) Pinturas rupestres 
d) Poema 

 
 
22. La trascendencia del hombre era expresada en…                                               (     ) 
 

a) La vida religiosa 
b) Flor y canto 
c) Tlamatinime 
d) La cosmogonía 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 109 

     

 A U T O E V A L U A C I Ó N  
 

     
 
 
I. En este apartado encontrarás respuesta a las Actividades de Consolidación, 

compárala con la tuya. 
 
 
1. En el siguiente cuadro se mencionan las diferencias entre los valores indígenas y los 

occidentales, analízalo y observa que algunos de estos elementos se mantienen en el 
pensamiento de los autores estudiados. 

 
Lo sagrado es para el indígena Lo sagrado es para el occidente 
La vida 
La tierra 
La tranquilidad 
La armonía universal 
El cielo de la vida o destino 
(a cada acción corresponde una 
reacción) 
El hombre como parte de la vida 

El dinero 
El progreso 
La diversión 
La individualidad 
El libre albedrío (los actos son aislados sin 
ninguna repercusión) 
El hombre como dueño de la vida 

 
 
 
2. 
a)  Relaciona el cosmos con el origen del 

mundo. 
 

( c ) Tonacatocutli (Dios-señor) 
Tonacacihuatl (Dios-señora) 

b)  Refiere el origen de los dioses. 
 
 

( a ) Cosmogonía 

c) Pareja primitiva divina que se 
denomina en la “Leyenda de los 
Soles”. 

 

( e ) Tláloc, Xochipilli, Quetzalcoátl 

d)  Divinidades femeninas de la ”Leyenda 
de los Soles”. 

 

( b ) Teogonía  

e) Divinidades masculinas de la 
“Leyenda de los Soles”. 

( d ) Cihuacoatl, Coatlicue, Xochiquetzal, 
Chalchihuitlicue 

 



 110 

3. 
a) La filosofía humaniza al hombre y le permite... 
 

( j ) lo recto, lo que debe ser 

b) El propósito de la educación es encontrar dentro 
de sí mismo... 

 

( i ) el ideal de hombre 
verdadero 

c) Para los nahuas la educación era un... 
 

( h ) libertad 

d) Asomar la verdad al rostro de las personas es... 
 

( a ) acercarse a la divinidad 

e) La educación de los nahuas era equilibrar... 
 

( c ) arte 

f) El destino del hombre quedaba inscrito desde el 
nacimiento en el... 

 

( b ) la verdad 

g) Hacer lo que venga en ganas es... 
 

( d ) humanizar 

h) Realizar impecablemente el deber es... 
 
 

( e ) desarrollo de la 
personalidad y 
socialización 

i) Según los nahuas, el autocontrol, rigor y austeridad 
permitían alcanzar… 

. 

( f ) calendario adivinatorio 

j) Para los nahuas, lo bueno dependía del beneficio o 
bienestar que acarreaba y eso era... 

 

( g ) No libertad 

 
 
 
II. Lee con atención los siguientes enunciados y escribe dentro del paréntesis la letra 

que corresponda a la respuesta correcta. 
 

1. b 
 
2. b 
 
3. a 
 
4. d 
 
5. b 
 
6. b 
 
7. b 
 
8. c 
 
9. a 

 



 111 

10. b 
 
11. d 
 
12. a 
 
13. b 
 
14. c 
 
15. d 
 
16. c 
 
17. b 
 
18. a 
 
19. c 
 
20. d 
 
21. d 
 
22. b 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 112 

     
 

A C T I V I D A D E S  D E  G E N E R A L I Z A C I Ó N  
     

 
 
1. Visita el Museo Nacional de Antropología e Historia, ubicado en el Bosque de 

Chapultepec, y realiza las siguientes actividades: 
 
 
2. Visita la sala azteca y observa la maqueta de la ciudad de Tenochtitlan. 
 
 
3. Identifica de qué manera el orden mítico se reflejó en la construcción de la ciudad. 
 
 
4. Elabora un mapa o esquema de la misma. 
 
 
5. Lee el libro: Trece poetas aztecas de Miguel León-Portilla, donde analizarás la visión 

filosófica del autor y la compararás con la actual. 
 
 
6. Para reforzar tu aprendizaje ve las películas: “Tlacuilo”, “Retorno a Aztlán” y “Cabeza 

de Vaca”, las cuales te harán reflexionar sobre el pensamiento náhuatl. 
 
 
7. El conocimiento de los sabios náhuas ha llegado por diversas vías: en recopilaciones 

de informadores –como los informantes orales- posteriormente impresas en diversos 
escritos, entre otros. 

 
 
8. En un ensayo de tres cuartillas argumenta la importancia de conocer más sobre el 

pensamiento filosófico indígena. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 113 

     

 G L O S A R I O  D E  V O C E S  N A H U A S  
 

     
 
Alt.   Agua. 
 
Aztlán. Lugar mítico de donde proceden las tribus nahuas. 
 
Apachichualizti. Inundación, diluvio. 
 
Ce-Ácatl.  1 Caña. 
 
Ce-Quiahuitl.  1 Lluvia. 
 
Ce-Técpatl.  1 Pedernal. 
 
Cicpatli.  Lagarto, monstruo mítico del que se formó el Universo. 
 
Citlaltonac.  Vía Láctea. 
 
Chicome mallinali. “Siete hierbas”, piñones. En el Sol de Viento lo hombres se 

alimentaban de piñones. 
 
In ollin in yolota. “Movimiento, corazón”. Emoción humana. 
 
In xochitl in cuicatl. “Flor y canto”, la poesía. 
 
Itzalcoatl. Uno de los hombres creados para reparar los cielos, ayudante de 

Quetzalcóatl y Tezcatlipoca. 
 
Macehualli.  Los merecidos por los dioses, los seres humanos, el pueblo. 
 
Mictlan.  “Lugar de los muertos”, el inframundo. 
 
Nahui Atl.  4 Agua. 
 
Nahui Ehécatl.  4 Viento. 
 
Nahui Océlotl.  4 Ocelote. 
 
Nahui Quiáhuitl. 4 Lluvia. 
 
Ocelotl.  Jaguar. 
 
Ollin.   Movimiento, lo que anima o mueve al Universo. 
 
Ollin Tonatiuh.  “Quinto Sol”, era actual. 
 



 114 

Omecihuatl.  “Señora de la Dualidad”, señora de la primera pareja. 
 
Ometecuhtli.  “Señor de la Dualidad”, señor de la primera pareja. 
 
Omeyocan.  “Lugar de la Dualidad”. 
 
Oxomoco.  Primer hombre creado. 
 
Tlacaélel.  Consejero de los emperadores nahuas. 
 
Tenochtitlan.  Capital del imperio azteca, centro y ombligo del mundo. 
 
Tlalocan.  Paraíso de Tláloc, lugar de abundancia. 
 
Tlaltipac.  “Sobre la Tierra”, la Tierra. 
 
Yollotl.   Corazón. 
 
 
 
DIOSAS Y DIOSES DE LA CULTURA NÁHUATL 
 
Acolnahuactl.  “El de la región torcida”, deidad del inframundo. 
 
Acoloa. “El que tiene los hombros”, figurativo: el fuerte Dios de la 

embriaguez. 
 
Acuecueyotl.  “Falda de Agua”. 
 
Ahuic.   “A una parte y a otra”. 
 
Ahuiteotl. “Dios de aquellos que son opacados por los vicios”, deidad de 

los bufones y vagos. 
 
Chalchihuitlicue. “Dios del Agua” o “La de la falda de jade”, compañera de Tláloc, 

alude al fenómeno de la germinación. 
 
Coatlicue. “La de la falda de serpientes”, madre de todos los dioses; deidad 

de la Tierra, diosa de la vida y la muerte. 
 
Coyolxauqui. “La que se pinta o afeita del modo antiguo”, “La Luna”; en el mito 

se refiere al suceder del tiempo, día-noche, porque diariamente 
es vencida por Tonatiuh “El Sol”. 

 
Cuezaltin.  “Señor llama del fuego”, Dios-Fuego. 
 
Chantico.  “En el hogar”, diosa del fogón del hogar y de los guerreros. 
 
Ehécatl.  “Dios del viento”, advocación de Quetzalcóatl. 
 



 115 

Huitzilopochtli. “Colibrí de la izquierda”, deidad solar, uno de los tezcatlipocas. 
 
Iztauhqui Tezcatlipoca. “Espejo que humea, blanco”, Quetzalcóatl. 
 
Mictlantecuhtli. “Señor de la región de los muertos”, Dios de la muerte y del 

inframundo. 
 
Nanauhatzin.  “Dios bubónico que se convirtió en Sol”. 
 
Ometeotl.  “Dios de la dualidad”, el primero, Dios principal. 
 
Quetzalcóatl. “Serpiente emplumada”, uno de los Tezcatlipocas, el Blanco. 

Quetzalcóatl-Dios es el más alto dentro de la jerarquía divina, 
controla y gobierna los actos humanos. 

 
Qutalhuexolotl. “Sauce hermoso”, árbol en que se convirtió Quetzalcóatl para 

sostener los cielos derrumbados tras el diluvio. 
 
Tezcatlipoca. “Espejo humeante” uno de los cuatro primeros dioses, hijo de los 

señores de la dualidad, hermano y opositor de Quetzalcóatl. 
 
Tláloc.   “Dios de la lluvia”, sustento de la tierra. 
 
Tonacacihuatl.  “Señora de nuestra carne”, manifestación de Ometecuhtli. 
 
Tonacatecutli.  “Señor de nuestra carne”, manifestación de Ometec. 
 
Xochipilli.  “Dios de las flores”, de la primavera, del amor y las artes. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 116 

     
 

G L O S A R I O   
     

 
 
Concatenación. Ordenamiento que implica una relación recíproca de sus 

elementos. 
 
 
Disertación.  Acción de razonar mediante un discurso metódico. 
 
 
Escritura fonética. Representa un sonido mediante un signo específico. 
 
 
Escritura ideográfica. Representa ideas a partir de dibujos que las evoquen. 
 
 
Éxtasis.  Arrobamiento del alma, que se transporta fuera del cuerpo. 
 
 
Introspección. Proceso mediante el cual se realiza un análisis interior tendiente 

a descubrir el alma. 
 
 
Ontología.  Disciplina filosófica que estudia al ser. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 117 

     

 B I B L I O G R A F Í A  C O N S U L T A D A  
 

     
 
 
ELIADE, Mircea. Tratado de historia de las religiones. ERA, México, 1979, p. 299 ss. 
 
 
FLORESCANO, Enrique. Memoria mexicana. (Cap. I), Joaquín Mortiz, México, 1988, pp. 

11-54. 
 
 
FRANKFORT, Jacobsern y Silson. El pensamiento prefilosófico. FCE, México, 1974. 
 
 
GALEANO, Eduardo. Memoria del fuego I. Siglo XXI Editores, México. 
 
 
HESÍODO. Teogonía. UNAM, México. 
 
 
LABASTIDA, Jaime. Humboldt, ese desconocido. SEP-setentas, SEP, México, 1975. 
 
 
LEÓN-Portilla, Miguel. La filosofía náhuatl. (Cap. II), UNAM, México, 1974, p. 83 ss. 
 
 
___________________. Los antiguos mexicanos. FCE, México. 
 
 
___________________. Trece poetas del mundo azteca. UNAM, México. 
 
 
SOUSTELLE, J. El universo de los aztecas. FCE, México 1982, p. 52. 
 
 
WARTOFSKY, Marx. Introducción a la filosofía de la ciencia. Alianza Universidad, 

Madrid, 1976. 
 
 
 
 
 
 
 



  

 
 
 
 
 
 
 
 



  

 

 
 

DIRECTORIO 
 
 
 

 Dr. Roberto Castañón Romo  
Director General 

 
Mtro. Luis Miguel Samperio Sánchez 

Secretario Académico 
 

Lic. Filiberto Aguayo Chuc 
Coordinador Sectorial Norte 

 
Lic. Rafael Torres Jiménez 

Coordinador Sectorial Centro 
 

 Biol. Elideé Echeverría Valencia 
Coordinadora Sectorial Sur 

 
Dr. Héctor Robledo Galván 

Coordinador de Administración Escolar 
y del Sistema Abierto 

 
 
 

Lic.José Noel Pablo Tenorio 
Director de Asuntos Jurídicos 

Mtro. Jorge González Isassi 
Director de Servicios Académicos 

C.P. Juan Antonio Rosas Mejía 
Director de Programación 

Lic. Miguel Ángel Báez López 
Director de Planeación Académica 

M.A. Roberto Paz Neri 
Director Administrativo 

 Lic. Manuel Tello Acosta 
Director de Recursos Financieros 

 
Lic. Pablo Salcedo Castro 

Unidad de Producción Editorial 
 
 



  

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AGRADECEMOS LA PARTICIPACIÓN DE: 
 

 

Leonel Bello Cuevas 

Javier Dario Cruz Ortiz 

Jorge Alberto Flores Becerril 

Joaquín A. Martínez Morales 

Rosa María Mata Castrejón 

Carlos Muñoz Villagrán 


